
R E V I S T A  D E  H U M A N I D A D E S

Carmen Gutiérrez-Jordano

Universidad de Sevilla 
carmengutierrezjordano@gmail.com

ORCID: 0000-0002-0990-2209

Revista de Humanidades n.º 53: 437-463
ISSN 0717-0491, versión impresa
ISSN 2452-445X, versión digital
DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.987>
revistahumanidades.unab.cl

L A  P E R S P E C T I VA  D E L  A R T E  E C O F E M I N I STA  E N 
TO R N O  A  L A  É T I C A  D E L  C U I D A D O 
D E  LO S  A N I M A L E S

https://ror.org/03yxnpp24
mailto: carmengutierrezjordano@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-0990-2209
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.987
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




	 ·  439

L A PERSPECTIVA DEL ARTE 
ECOFEMINISTA EN TORNO A L A 

ÉTICA DEL CUIDADO  
DE LOS ANIMALES

THE ECOFEMINIST ART PERSPECTIVE  

ON THE ETHICS OF ANIMALS CARE

Carmen Gutiérrez-Jordano
Universidad de Sevilla

Departamento de Pintura
Avenida de Kansas City 28, 201

Sevilla, España

Resumen

La ética del cuidado hace posible la conexión del ecofeminismo, 
el arte y los animales entendidos desde la noción de multiespecies. 
La comprensión ecofeminista de la realidad tiene un papel 
fundamental en el desarrollo del arte contemporáneo. La perspectiva 
ecofeminista aporta un nuevo enfoque a la relación entre el 
problema de los animales y el papel del arte ecofeminismo. El 
estudio de ideas, obras artísticas y artistas nos permite comprender 
que la ética del cuidado es el fundamento de la trasformación 
de nuestra forma actual de entender y actuar respecto de los 
animales, la naturaleza y los otros humanos. El objetivo de este 



440  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

artículo es mostrar la conexión esencial que se manifiesta en 
el pensar y en la actividad artística entre el ecofeminismo, el 
arte y los animales.

Palabras clave: perspectiva ecofeminista; práctica artística; animales; 
ética del cuidado; multiespecies.

Abstract

The ethics of care makes possible the connection of ecofeminism, 
art and animals understood from the notion of multispecies. The 
ecofeminist understanding of reality has achieved a fundamental 
role in the development of contemporary art. The ecofeminist 
perspective brings a new approach to the relationship between 
the problem of animals and the role of ecofeminist art. The 
study of ideas, artistic works and artists allows us to understand 
that the ethics of care is the foundation of the transformation of 
our current way of understanding and acting towards animals, 
nature and other humans. The aim of this article is to show the 
essential connection between ecofeminism, art and animals that 
is currently evident in thinking and artistic activity.

Keywords: Ecofeminist perspective; Artistic practice; Animals; Ethics 
of Care; Multispecies.

Recibido: 01/03/2024	 Aceptado: 20/02/25

1.	 Introducción: conciencia de multiespecies

Este artículo fundamenta la conexión existente entre el ecofeminismo y 
la presencia de los animales en el arte. Los animales siempre han estado 
presentes en el arte, ya desde su origen. Más allá de que, como escribe Powell, 
“pintar siempre ha satisfecho la necesidad primordial de expresión que es 
innata en los seres humanos” (10), en el arte rupestre el ser humano ya 
representó animales. No podemos saber con seguridad si el ser humano, en 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  441

el comienzo de la práctica artística, pintó primero exclusivamente animales. 
Lo que es indudable es que en la pintura de las cavernas aparecen al mismo 
tiempo humanos y no humanos. La teoría de la evolución confirma que la 
animalidad es lo originario, anterior a lo humano. A pesar de esta relación 
que estipula que lo humano y lo animal existen como elementos que se 
complementan y que dependen uno de otro, el dualismo metafísico estableció 
una división insuperable entre ambos. Al tiempo que abrió este abismo entre 
humanos y animales, este dualismo depreció la enorme variedad cualitativa 
de especies animales homogeneizándolas bajo el concepto animal. En este 
texto asumimos, como es natural, la diferencia entre humano y no humano, 
pero, en primer lugar, evitamos comprender esta distinción en el sentido 
del dualismo fuerte o metafísico que domina la tradición occidental y que 
eleva al ser humano convirtiéndolo en dueño de todo lo existente frente 
al resto de los seres, reducidos a meros objetos a su disposición. Asumida 
la diferencia, introducimos el concepto de multiespecies que implica que 
dicha diferencia está por debajo de la igualdad de las especies. Esa misma 
conciencia de la igualdad supone negarse a destruir aquella diferencia 
natural y lógica entre las especies, y evitar, por tanto, la brutal y violenta 
antropomorfización de todo lo real que reduce todos los seres a cosas para 
el ser humano, convertido en pura voluntad de poder.

El término alma, que suele atribuirse en exclusiva al ser humano, 
procede paradójicamente del latín ‘anima’, de donde deriva la palabra 
‘animal’ en sentido actual. Esa anima (psyché para los griegos) era el nombre 
de principio vital que impulsa a todo lo vivo, animales y humanos incluidos. 
En When Species, Haraway, de acuerdo con Latour, sostiene que tanto el 
humanismo como el poshumanismo se fundamentan sobre las grandes 
divisiones (Great Divides) humano/no humano o sociedad/naturaleza, 
pues, escribe, “los principales ‘otros’ del hombre” son “dioses, máquinas, 
animales, monstruos, mujeres, siervos, esclavos y no ciudadanos”, y estos 
otros, precisamente porque evitan el control y dominio de la razón, “poseen 
una gran capacidad para provocar el miedo en los centros del poder y la 
seguridad” (9 y ss.). Aunque parece estar más allá de la metafísica tradicional, 
el poshumanismo todavía hereda esa gran división que en este trabajo 



442  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

ponemos en cuestión. El poshumanismo se ha liberado de la violenta 
voluntad de poder de la metafísica humanista, del ser humano como señor 
de todo lo real, pero no se ha liberado de la división ontológica entre lo 
humano y lo animal. Esta dualidad que funda aquellas grandes divisiones 
se apoya, primero, en la concesión de la racionalidad al alma y, segundo, 
en el hecho de que los animales carecen de esa cualidad racional. Así se 
justifica la distancia y la diferencia ontológica radical entre los humanos 
y los animales.

Esta distinción ontológica establecida por la metafísica tuvo en 
la modernidad una expresión palpable en el zoológico. El primero que 
encontramos en Europa fue fundado en Versalles en 1664, bajo el reinado 
de Luis XIV, pero es el zoológico de Viena de 1765 el que es considerado 
como el primer parque zoológico en sentido moderno (Strehlow 69-110). 
El zoológico, que establece la diferencia cualitativa en el rango de ser 
entre los seres humanos y los animales, fue un invento de la modernidad 
ilustrada que, no casualmente, es el momento histórico en el que se afirma 
rotundamente la distinción humana basada en su exclusiva naturaleza 
racional. Los animales, en cambio, quedan en el zoológico, como lo extraño, 
lo monstruoso, extrañado y separado de la racionalidad humana (Berger 28). 
El zoológico en suma es la manifestación material histórica de la brecha que 
la Ilustración abrió entre la humanidad racional y la animalidad irracional. 
Esta diferencia ontológica ha llegado a nuestro tiempo, aunque ahora nuestra 
conciencia puede afrontarla de una manera más comprensiva hacia los 
animales mediante la noción de multiespecies. La política de multiespecies 
nos permite evitar que la distinción entre lo humano y lo no humano se 
convierta en la gran división que desemboca en el dominio violento del 
ser humano sobre el resto de los seres. Hay diferencias entre las especies, 
pero entre todas ellas por igual, no como si la división entre la humana, 
por un lado, y el resto de las especies, por el otro, fuese la principal que 
determina toda nuestra conducta. La conciencia multiespecies enseña que 
la especie humana es una más entre las otras. Haraway escribe que estamos 
comenzando a atisbar



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  443

Relevos, figuras de cuerdas, patrones hacia delante y hacia atrás, dar y recibir, 
diseñar, sosteniendo el canon no pedido en las propias manos, respons-habilidad: 
este es el núcleo central de lo que pretendo decir con seguir con el problema 
de los mundos multiespecies serios. (Seguir 35)

Los nuevos horizontes que se abren en el futuro son consecuencia de la 
responsabilidad de enfrentarse al problema de las grandes divisiones, y de la 
habilidad para tratarlo adecuadamente mediante la afirmación de la igualdad 
multiespecies, o sea, mediante el ser-con y evitando acentuar el ‘ser esto’ o 
el ‘ser aquello’. Más que ‘ser’, importa la habilidad de relacionarse.Hay que 
superar el marco de la división y disgregación radicales como método de 
comprensión del vínculo entre los seres humanos y el resto no humano, 
para partir de la base de la existencia de multiespecies, sin más divisiones 
antropocentristas. Desde el horizonte del concepto de multiespecies, la 
relación entre ecofeminismo, práctica artística y animalismo –entendido 
como el movimiento que defiende los derechos de los animales– permite 
el acceso a otras maneras de entender este problema. La idea del ser-con 
sentimental, las emociones mutuas representan la base de este proyecto.

2.	 La noción de ecofeminismo y la ética del cuidado

El ecofeminismo contiene y enlaza la actitud ecologista que pretende salvar 
la biodiversidad y la naturaleza en general junto con el movimiento feminista 
de defensa de los derechos de la mujer. Dado que “la pérdida de la diversidad 
es el precio del modelo patriarcal de progreso”, Shiva (13) deduce que “la 
marginación de las mujeres y la destrucción de la biodiversidad son procesos 
que van unidos”. Esta cuestión nos obliga a estudiar “las relaciones entre 
patriarcado y dominio sobre la naturaleza” (Puleo 391). Además como el 
ecofeminismo supone “la superación del especismo, concebido como visión 
arrogante patriarcal sobre los animales no humanos”, Puleo añade que, a 
su vez, el propio movimiento ecofeminista se basa sobre una “ética del 
cuidado” (395). El vínculo entre el animalismo y la actitud ecofeminista 



444  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

queda ya fundado. Aunque podemos encontrar en el pensamiento de Platón 
el principio de esta moral del cuidado, podemos hallar su versión actual en 
Piaget, Foucault, Gilligan y Kohlberg (Alvarado 30-39).

Nos preguntamos ¿cuál es el origen del movimiento ecofeminista 
y cuándo empezó el nexo entre el feminismo y el ecologismo? Comienza 
hacia 1970 con el arte feminista y el movimiento ecologista Land art. En 
1974, Françoise D’Eaubonne, una escritora feminista francesa, plantea ya 
el nexo entre ecologismo y feminismo en Le féminisme ou la mort (Gandon 
5). Esta relación entre el feminismo y la ética del cuidado ante el terrible 
deterioro del medio ambiente tuvo más repercusión en Estados Unidos. Así, 
tras fundar junto a Hocquenghem y Grélois el FHAR (Front homosexuel 
d’action révolutionnaire), D’Eaubonne hacia 1978 creó el Movimiento 
Ecologismo-Feminismo, que no tuvo demasiado seguimiento. A pesar de 
su vanguardista posición intelectual, basada en El segundo sexo de Simone 
de Beauvoir, autora con la que mantuvo una estrecha relación, su obra ha 
quedado ignorada. No obstante, hallamos algunos textos suyos en castellano 
compartidos de forma gratuita online1. La revista estadounidense Heresies 
(1977-1993) prueba que el pensar de D’Eaubonne tuvo eco en distintos 
países.

La ética del cuidado no se centra en conceptos tradicionales de 
orden moral como la justicia, la ley, el deber o el placer, sino en la empatía 
y responsabilidad con los sentimientos y necesidades de los otros. Según 
Noddings (42), la ética del cuidado no es una ética más, sino la base de 
toda moral, puesto que cuidar y responsabilizarse del otro es el fundamento 
de toda actividad ética. Si no cuidáramos de los otros no habría moral. Por 
ello, es una ética más práctica que puramente teórica, porque “el cuidar es 
práctico” (99). Lo que importa no es teorizar sobre el cuidado, sino cuidar 
efectivamente. Aunque la ética del cuidado se ocupa especialmente de las 
relaciones entre las personas, aquí nos interesa su carácter empático hacia 
el cruel sufrimiento de los animales provocado por nuestra violencia hacia 

1	 www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Fran%C3%A7oise%20
d%C2%B4Eaubonne%20-%20El%20feminismo%20o%20la%20muerte.pdf



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  445

ellos. Carol Gilligan ha sostenido que la ética del cuidado se aparta de las 
éticas abstractas propias de un yo transcendental, un yo que no es nadie 
concreto y que no está en ninguna parte, como ocurre en la moral kantiana, 
para centrarse en los vínculos sentimentales que relacionan a las personas 
en los contextos específicos de su mundo vital (18 y ss.). Esta ética ha sido 
tratada especialmente desde una perspectiva femenina y ello legitima su 
vinculación esencial con el ecofeminismo. Noddings escribe que “una ética 
construida sobre el cuidado es esencialmente una ética femenina” (8).

Ahora bien, la ética del cuidado propuesta por Noddings, es universalizada 
y politizada por Segarra, quien afirma la necesidad de una nueva “ética 
del cuidado, en la que el cuidado de los demás ya no se asume como una 
tendencia natural de las mujeres, a la que estarían inevitablemente abocadas, 
sino como una acción política” (Segarra 48). Esta ética –que empatiza con el 
carácter finito y frágil de los seres vivos– es la que debemos extender a nuestro 
comportamiento con los animales no humanos. A pesar de ser una otredad 
relegada y postergada, como le ha ocurrido tradicionalmente a la mujer, 
los animales han podido ser recuperados moralmente mediante la ética del 
cuidado, la que se presenta como un camino opuesto a la razón dominante 
de carácter calculador e instrumental. La cultura moderna de la voluntad 
de poder ha concebido la alteridad como negatividad que hay que deshacer 
mediante la descualificación de la otredad y su antropomorfización, lo que 
equivale a dominar al otro. Sin embargo, la ética del cuidado implica una 
actitud de respeto hacia el otro, advirtiéndonos que ese otro es realmente 
otro yo, o sea, un yo, pero distinto de mí. La ética del cuidado mediante 
el reconocimiento y respeto de la otredad proclama la distinción de yoes 
que enriquece nuestro mundo vital y nuestra perspectiva personal. Solo 
la afirmación de la otredad (animal) puede legitimar la ética del cuidado 
(de los animales).



446  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

3.	 La otredad y los animales en el arte

Dadas las diferencias con otras culturas, a pesar de algunas excepciones, 
puede verificarse que el animal en la historia del arte occidental ha quedado 
convertido en una sombra. La causa de esta minusvaloración del animal se 
debe a su humanización en las obras de arte o por el hecho de ser representado 
como mero acompañante, como un simple objeto. Por ello no encontramos 
una tradición de arte animalista. Rara vez interviene en el arte el animal como 
animal; más bien, lo hace simbólicamente, como representación de valores 
o ideas. En el arte occidental, el animal es introducido después de someterse 
a un proceso de humanización. La voluntad de antropomorfización supera 
al interés que provocan los animales en los humanos. A diferencia de esta 
actitud occidental y moderna, en las civilizaciones antiguas encontramos 
imágenes cultuales de animales en las que la animalidad alcanzaba un 
carácter casi divino.

A pesar de que el antropomorfismo no ha sido desterrado en el arte, 
desde la década del cincuenta comienza a deconstruirse aquella tendencia 
violenta de dominio que negaba la otredad animal y la reducía a categorías 
humanas. La actitud occidental de voluntad de poder, primero, establece un 
dualismo –separa lo humano de lo animal– y, segundo, subordina lo animal 
a lo humano. El dominio violento del antropocentrismo establece que todo 
se reduce a lo humano. La nueva actitud multiespecies pretende establecer 
la existencia no jerarquizada de una inmensa variedad de especies en pie de 
igualdad ontológica. En este artículo sostenemos un discurso animalista a 
partir de la práctica artística contemporánea, donde el animal, libre de todo 
antropomorfismo, tiene voz en un diálogo multiespecies. Este discurso ha 
sido denominado zooësis por Chaudhuri, a partir del concepto de gynesis 
propuesto por la teórica e intelectual del feminismo Jardine que pretendía 
una “nueva conceptualización y postura ante el problema de la interpretación 
de lo femenino en la modernidad” (235). El concepto de zooësis designa 
“las maneras en que el animal es colocado en el discurso: como construido, 
representado, entendido y malentendido”, de modo que nos lleva a “nuevas 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  447

formas de pensar y escribir que valoran al animal y dedican más atención 
ética a las relaciones entre los animales y los humanos” (Chaudhuri 23)

Esta nueva presencia en el arte de los animales, según nuestra 
perspectiva, “es directamente proporcional a nuestra necesidad de relaciones 
con animales, pero inversamente proporcional a nuestra cercanía real y 
concreta al reino natural” (Andersen y Bochicchio 14). Es natural deducir 
que, dado el fuerte retroceso de la actitud antropocéntrica y el debilitamiento 
del yo cartesiano –que desde su pura autoconciencia sometía la realidad 
a su método matemático–, estemos necesitados de otredad o alteridad, 
del otro que representa el animal. El yo moderno cartesiano estaba a solas 
consigo mismo. Busca encontrar otro y en el animal hallamos una otredad 
diferente de nuestra identidad. Ahora bien, buscamos el otro también 
debido al progreso en derechos y reconocimiento de la mujer. Tengamos 
presente que Beauvoir señala que la posición de la mujer consiste en que, 
“siendo como todo ser humano una libertad autónoma, se descubre y se 
elige en un mundo en el que los hombres le imponen que se asuma como 
la Alteridad” (63). En esta situación parece lógica la relación con el animal. 
Siendo de la misma especie, la mujer ha sido concebida como la Otredad 
por excelencia por los hombres, entonces la experiencia de alteridad ante 
el animal tenía que ser mucho más intensa. La propia Beauvoir habla de 
autonomía y libertad en la especie humana, lo que muestra que ni ella 
admitió que los animales pudiesen ser autónomos y libres de nuestro 
violento poder y dominio.

Desde la década de los cincuenta del pasado siglo, este afán de otredad 
se satisface imaginariamente mediante representaciones artísticas de los 
animales y, en general, de la naturaleza. Como queda demostrado por los 
caballos de Boccioni o el perrito de Balla, en el movimiento futurista, “a 
pesar de que manda el mito de lo maquínico, los animales mantienen un 
papel excepcional” (Andersen y Bochicchio 16). Esta atención e interés por 
lo animal pueden ser interpretados de otra forma, lejos del animalismo. La 
comprensión futurista, marcada por el imperio de la máquina, accede al 
animal concebido en términos cartesianos, que entendía al animal como 
máquina, como si se tratase de un autómata. Esta actividad propia de los 



448  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

animales fue más acertadamente comprendida por el expresionismo artístico, 
como se ve en la obra de Franz Marc, que vinculó lo espiritual –noción clave 
expresionista desde Kandinsky– con la búsqueda de ritmos de variación de 
colores que encarnan el vigor y la energía de los animales, representados de 
un modo poco naturalista.

4.	 Del land art a la conciencia del arte ecofeminista

Artistas como Richard Long, Nancy Holt o Andy Goldsworhty, entre otros, 
representan el movimiento artístico del land art que surge en la década de 
los sesenta y setenta con una nueva postura medioambiental, una nueva 
comprensión de nuestra relación con la naturaleza e inspirado por una 
sensibilidad ética ecológica. Aunque algunas de las expresiones artísticas 
de ese movimiento pueden ser impugnadas desde nuestra conciencia actual 
por el impacto que tuvieron sobre el medio, el land art inició una tendencia 
bioética en el arte, lo que le permitió conectar con el ecofeminismo. Artistas 
fundamentales y pioneros como Walter de Maria o Michael Heizer se 
centraron en la pregunta acerca de qué es y qué puede ser arte, y lo hacían 
“no reivindicando una mejor relación con la naturaleza”, la que, por tanto, 
“no deja de ser un medio estético”. Estos artistas no llegaron a comprender 
la tesis central del land art, “la idea de que contemplar arte no es un acto 
puramente intelectual, sino un proceso vital que implica el cuerpo y todos 
sus sentidos” (Tafalla, Ecoanimal 259-60). 

Indudablemente el land art puede ser entendido como un precedente 
del ecofeminismo artístico. La artista Ana Mendieta funda una tendencia 
en el land art, el earth body art, cuyo discurso se centra en su propio cuerpo 
concebido como un lugar de mediación entre lo natural y lo artístico. La 
dimensión feminista de esta práctica artística radica en la recuperación del 
cuerpo de la mujer, que había sido representado tradicionalmente en el arte 
desde una perspectiva masculina, mientras que la artista lo presenta como 
un mensaje en sí mismo. Usa la silueta de su propio cuerpo y lo inscribe 
en el medio natural empleando diversos materiales. Chicken Movie Piece 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  449

es una performance de 1972 en la que Mendieta introduce el problema 
de la otredad animal. La artista coge un un pollo al que le ha cortado la 
cabeza y desagua la sangre del animal que cae y chorrea el cuerpo desnudo 
de Mendieta. Quiere representar el sistema maquínico de la alimentación 
humana explotadora de los animales y, para ello, mantiene al pollo como 
si estuviera sostenido por ganchos, tal y como ocurre en los mataderos 
mecanizados. Todo es metáfora, símbolo, pero, desde luego, la sangre que 
cae del animal y su muerte violenta no es un artificio metafórico, sino una 
realidad que nos llena de angustia, horror e inquietud al pensar que es la 
realidad oculta de nuestra alimentación diaria.

Otros artistas también usan animales en su práctica artística, vivos y 
muertos. En el movimiento Fluxus, Beuys vincula originalmente lo espiritual 
y lo natural. How to Explain Pictures to a Dead Hare es una performance 
de 1965 en la que el artista le dirige unas palabras incomprensibles a una 
liebre ya muerta con el fin de explicarle las obras que están en la galería. 
Tanto Beuys como la liebre están dentro de una red, prisioneros. En la 
performance I like America and America likes me de 1974 Beuys convive 
tres días con un coyote vivo. Estas performances fueron muy transgresoras 
en su época, pero hoy, desde nuestro marco ético de comprensión, nos 
preguntamos si se mató aquella liebre solo con fines artísticos y qué le ocurrió 
luego a ese coyote que pretendía representar la América originaria, la de sus 
habitantes originales que fueron colonizados y perseguidos. Beuys supeditó 
lo animal a su arte. Hoy queremos que el arte promueva la dignificación 
y salvación de lo animal. La gran mayoría de artistas reduce el significado 
de estos animales al de simples materiales de las obras. Aunque Beuys y 
Mendieta probablemente empatizaron con los animales, lo que fue muy 
significativo en su momento, actualmente, con el surgimiento de la conciencia 
animalista, nos planteamos el problema ético de usar animales –muertos o 
vivos– en la práctica artística. Reducir los animales a meros medios estéticos 
o simbólicos puede interpretarse como un modo de advertirnos sobre la 
violencia y crueldad que diariamente practicamos contra los animales, pero 
no podemos usar esa misma violencia que pretendemos condenar. El arte 
no puede quedarse al margen de lo ética.



450  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

El nexo entre el discurso animalista y el feminista se manifiesta en 
la performance Rape Scene (1973) de Mendieta, donde la sangre mana del 
cuerpo del pollo y de la artista, de la mujer. En clave ecofeminista, Mendieta 
conecta la violencia que padecen las mujeres y los animales, como si tuvieran 
una causa común. La contradicción que hemos mostrado entre mensaje y 
medio expresivo no solo se encuentra en arte animalista, sino también en 
la práctica artística ecofeminista. La artista pionera feminista Valie Export 
hizo dos performances en 1968 sobre el problema que tratamos, From the 
Portfolio of Doggedness y Tapp und Tastkino (Cine de toque y tacto). La artista 
lleva con una correa por la calle a su pareja en la primera obra, como si 
fuera un perro. Para subrayar la posición tradicional del animal como ser 
inferior y dominado, nada mejor que poner en esa situación al hombre 
dominador. Rompe con los papeles de género convirtiendo al hombre en 
animal sumiso. La misma tesis encontramos en la performance The mad dog 
de Oleg Kulik (1994): el artista, desnudo y atado a una correa, marcha por 
la calle a cuatro patas ladrando e intentando morder a algún caminante. Esta 
performance sugiere además que para conectar con el mundo más material 
y originario tenemos que retornar al estado de naturaleza. La empatía del 
feminismo con los animales surge de la comprensión de que, al igual que 
las mujeres, son víctma de maltrato e invisibilidad. Export, en Tapp und 
Tastkino, cubrió su torso con una caja con cortinas e invita a los transeúntes 
a introducir la mano y palpar sus pechos; se toca, pero no se ve. Muchos 
se escandalizaron, creyendo que la artista era una prostituta –uno de los 
objetivos de la performance–. La performance buscaba establecer la paradoja 
de que el cuerpo femenino está encubierto, pero, al tiempo, expuesto y 
ofrecido, es decir, objetivizado y cosificado, cuestión que hace la sociedad 
constantemente. Export pretendía que los participantes se diesen cuenta 
de lo escandaloso de la mecánica social con la mujer. 

Partiendo del cuento de los hermanos Grimm “Los cuatro músicos de 
Bremen”, Katarzyna Kozyra presentó en 1993 Pirámide de los animales. En 
esta obra vemos un caballo en la base y sobre él se montaron sucesivamente 
el resto de animales (perro, gato y gallo). Todos fueron sacrificados 
y disecados para la obra, lo que provocó un gran rechazo. De nuevo 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  451

encontramos la contradicción de matar animales en nombre del arte 
para paradójicamente criticar la actitud social hacia ellos y reivindicar 
sus derechos. Esta obra intenta advertir crudamente sobre la conversión 
de los animales en simples herramientas a disposición del ser humano, o 
sea, sobre la destrucción de la vida animal. Pero ¿es ético el hecho de que 
para señalar la cruel instrumentalización, explotación y sacrificio de los 
animales, los instrumentaliza, explota y sacrifica? Se condena el uso social 
de los animales como simples medios, pero para hacerlo la propia práctica 
artística los explota. No se puede tolerar que el arte se considere a sí mismo 
por encima de la ética y que justifique que, en nombre del arte, todo le sea 
permitido. Las personas que se sirven de los animales cotidianamente para 
vestir, comer o en cosmética, se escandalizan y rechazan el uso violento 
de animales cuando el arte animalista les invita a reflexionar sobre ello. 
Mediante la ficción artística, mediante la mentira verdadera del arte, la 
realidad se nos presenta y logra que seamos conscientes de nuestra manera 
de vivir. El arte emplea animales, muertos o vivos para sacrificarlos, con el 
fin de que tomemos conciencia de esa contradicción. El problema es que 
esta práctica niega la propia ética animalista que defiende. Necesitamos 
que la sociedad extienda verdaderamente la ética del cuidado a todos los 
animales, también los no humanos. 

5.	 Rewilding y ecofeminismo artístico

La práctica artística multidisciplinar es un elemento relevante de transformación 
social. Esta “modificación de los patrones culturales hegemónicos” no 
es posible sin “el difuminado de las fronteras entre arte y vida” (Albelda 
13). Para que el arte tenga poder de transformación social tiene que dejar 
de ser un ámbito autónomo, hermético o clausurado, para formar parte 
de la existencia real. Lo artístico se incorpora al mundo vital, deja de ser 
una región ajena e independiente y la propia existencia y el mundo en 
general se estetizan. De este modo puede ayudar a la transformación de la 
sociedad desde una perspectiva ecofeminista. El activismo feminista y el 



452  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

arte realizado por mujeres han ido indisolublmente unidos desde la década 
de los sesenta hasta la actualidad. Este movimiento feminista ha conectado 
con el movimiento decolonialista, pues les une la lucha contra la misma 
voluntad de poder violenta que destruye la naturaleza y la diversidad animal, 
recogiendo un nexo que vincula el problema de género con los problemas 
ecológicos y animalistas. 

Los ejemplos artísticos presentados trazan un sentido de provocación 
y transgresión, pero planteamos otro modo de creatividad, concretamente 
la renaturalización del espacio o rewilding, cuyo objetivo es la restitución de 
los animales a sus entornos naturales o, en general, devolver la naturaleza a 
su situación primaria. En Sky Mound, desde 1988 hasta 2014, Nancy Holt, 
que ya antes había trabajado en Sun Tunnels, crea land art que revitaliza 
una naturaleza degradada, en lugar de convertirla en instrumentalizarla, 
ya que proyecta recuperar un espacio natural y animal en un basurero en 
Meadowlands, Nueva York. Fallecida ya la artista, su proyecto continúa sin 
terminar debido a la falta de presupuesto. Las pequeñas lomas de tierra con 
hierba y con un estanque donde anida una gran variedad de aves componen 
la obra artística de Holt que cuida el medio ambiente y a las personas que 
lo disfrutan. Su proyecto no pretendía solo recuperar el entorno natural y 
sus animales, sino además aprovechar como fuente de energía reutilizable el 
metano producido por los millones de toneladas de basura que yacen bajo 
tierra. Gracias a este proyecto rewilding, animales no humanos y humanos 
disfrutan este refugio tras la recuperación del espacio antes deteriorado. La 
obra de Holt iniciciada en 1988 es un antecedente ejemplar, un proyecto 
precursor del movimiento ecofeminista.

Heresies fue una revista innovadora y revolucionaria para la perspectiva 
ecofeminista. El título de su número 13 de 1981, Earthkeeping, Earthshaking, 
fue luego también el nombre de una exposición de la Galería Quadrum en 
Lisboa (2020). El colectivo de mujeres de la revista asume el hecho de ser 
blancas educadas y de clase media, para, desde esa posición, hacer números 
inclusivos que tratasen los problemas que enfrentan las mujeres de otras razas 
como el racismo. La revista muestra el vínculo entre distintos modos de 
opresión interseccionales, como el racismo, clasismo, sexismo y explotación 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  453

de los animales y el medio natural. Actualmente se podría incorpora a esa 
lista la opresión especista, el especismo y la negación del carácter subjetivo 
y personal de los individuos. El número de Heresies (1981), visionario y 
actual, contiene un texto de la teórica del ecofeminismo, Ynestra King, 
que expone un núcleo temático fundamental en torno al debate sobre lo 
femenino y el par cultura/naturaleza:

La liberación de las mujeres no reside en la ruptura de todos los nexos que 
enraizan en la naturaleza ni tampoco en el hecho de vernos más naturales 
que los hombres. Ambas posturas son cómplices del dualismo naturaleza/
cultura. (14 y s)

La publicación pone en escena a precursores que fundamentan el trabajo de 
ensayistas y artistas de hoy. Cinco artistas que participaron en la mencionada 
exposición lisboeta intervinieron en él (Mendieta, por ejemplo), y, lejos del 
dogmatismo que habría obligado a que solo hubiese mujeres participantes, 
dicha exposición contó con tres hombres. Esta muestra artística presenta 
dos aspectos que reclaman interpretación. Primero, a pesar de emplear 
materias naturales, hay fotografías de la obra Siluetas de Mendieta y de otras 
que conectan el cuerpo femenino con la naturaleza (de modo patente en la 
obra Mulher-Terra-Viva de Clara Menéres), lo que implica que la naturaleza 
aparece como una proyección y extensión de la identidad femenina. Segundo, 
el problema animal queda fuera de la exposición, reduciendo lo natural a 
lo vegetal, lo que haría parcial la perspectiva ecofeminista, porque el nexo 
entre la cosificación femenina y la de los animales es algo suficientemente 
admitido. A pesar de todo, como indica Segarra (48), puede reconocerse en 
la exposición de Lisboa la presencia de la ética del cuidado, pues representa 
una muestra empática con la vulnerabilidad de la mujer en el contexto de 
la violenta sociedad occidental capitalista. 

La perspectiva ecofeminista en clave artística trata el problema animal 
en dos obras principalmente. Fugue in B Flat es una instalación de 2016 
de Jessica Segall, donde ocurre una interacción con el medio para advertir 
que su biodiversidad está amenazada. Para ello, Segall utiliza un piano 



454  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

de cola que transforma en una colmena donde las abejas que ahí viven 
tocan las cuerdas del piano lo que produce un sonido que, mediante un 
micrófono, es reproducido directamente. Son las propias abejas las que, 
al interactuar con esas cuerdas, crean la obra produciendo su música. Esta 
instalación busca conscientizar respecto de que la presencia de las abejas 
en la naturaleza tiene voz y es necesario atenderla. Esta obra le da la voz a 
los animales, literalmente, a los que parecían no tenerla, reducidos a meros 
objetos, carentes de lenguaje. La odisea de la otra mitad (de la especie) de 
2013 de Verónica Perales es una obra que combina distintos elementos como 
dibujos con grafito, gráfica digital o video, que componen unos grandes 
paneles. Se trata de analizar escenas de los documentales L’Odyssée de l’Espèce 
de 2003 y Homo Sapiens de 2005 de Jacques Malaterre, y de presentar una 
propuesta alternativa a la asignación sexual sistemática tradicional. Estos 
documentales muestran que las narraciones del nacimiento de la especie 
humana son sexistas pues elimina a la mujer. También Perales entre 2009 
y 2011, en Grandes simios en femenino, representa a las hembras gorila 
que están cautivas en zoológicos. Las dos obras significan lo mismo: al 
representar seres humanos y simios (animales en general) domina la presencia 
de ejemplos masculinos, de machos, frente a la presencia femenina, que 
es casi inexistente. El sexismo no solo aparece en los relatos bíblicos, 
sino también en estos documentales de carácter científico, que ponen a 
hombres casi siempre como ejemplos de los primeros homínidos olvidando 
a las homínidas. Esta artista animalista, ecofeminista y de multimedia 
reivindica el dibujo como su medio fundamental y de este modo conecta 
con aquellas homínidas originarias realizando a carboncillo sus retratos 
muy finos y sensibles.

6.	 Los animales en el ecofeminismo artístico

Sobre lo ya expuesto acerca del cuidado y del ecofeminismo animalista, 
pretendemos abrir horizontes, ya que la “imposición de una única identidad 
legítima como medida de todas las cosas y la destrucción de cualquier 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  455

forma de diferencia” (Tafalla, Ecoanimal 159) impuestas sobre la práctica 
artística es un peso del que el arte ha podido zafarse. El arte ecofeminista 
tiene distintas direcciones y perspectivas, pero sin caer en el relativismo 
artístico del anything goes. La destrucción de la diferencia entre lo humano 
y lo no humano se debe al imperio violento del ser humano expresado en 
voluntad de poder que cosifica todo los seres convirtiéndolos en objetos a su 
disposición y olvidando su peculiaridad cualitativa, su diferencia ontológica. 
Por tanto, como indica Tafalla, aquella destrucción “tiene lugar también 
cuando la civilización aspira al dominio totalitario de la naturaleza” (159), 
lo que produce la devastación de la biodiversidad.

El problema animal es transversal como se muestra en la intervención 
de carácter efímero Madre Sal de Lucia Loren en 2008. En esta obra, 
instalada en un entorno natural y público, Loren entierra pechos salinos con 
el objetivo de que los caballos se alimenten lamiéndolos. Podemos afirmar 
que esos pechos representan una suerte de símbolos del ciclo del cuidado que 
proporciona el ecosistema mediante el enriquecimiento del terreno. Madre 
Sal metaforiza artísticamente la ética del cuidado ecofeminista, además de 
fusionar la dimensión estética, el arte, con la divulgación y la pedagogía. 
La obra ciertamente no se centra de forma directa en los animales, pero al 
cuidar el medio, tiene una consecuencia muy positiva sobre ellos. El arte 
de Loren, además de compromiso, presenta un aspecto crítico contra la 
idea tradicional romántica del artista que crea en soledad y al margen de 
la humanidad, pues su práctica artística incluye la colaboración de otros 
creadores de distintos oficios, y no solo artistas. Esto significa que Loren no 
es la única creadora de su obra, sino que su producción artística incluye la 
participación de otros artista y de agentes externos. Sus obras son fruto de 
la colaboración. En el texto del Centro Nacional de Educación Ambiental 
del Ministerio para la Transición Ecológica de España, redactado por Lucía 
Loren, Marta López y Mario Vega, se sostiene que “todas las personas, pero 
especialmente los niños, necesitamos la naturaleza” y que, “en su contacto, 
nos desarrollamos de la forma más saludable física, emocional, mental, 
social y espiritualmente” (2). “Una sociedad biofóbica y tecnologizada” 
(2) como la nuestra, necesita recuperar el contacto como terapia para 



456  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

entender que “la naturaleza no es lo no humano: el todo del que lo humano 
forma parte” (Riechmann 31). Así, el abismo entre naturaleza y cultura 
desaparece en favor de un todo superior. Nuestra separación de la naturaleza 
y nuestra costumbre de tratar más con animales representados que con 
los animales en carne y hueso es la causa de que estemos enclaustrados en 
ciudades, inmersos en virtualidades y habituados a mascotas, afirma Tafalla 
(Ecoanimal 200), “estamos olvidando cómo son los animales [reales]”. Este 
olvido lamentablemente, añade Tafalla (Filosofía 32) “siempre acompaña a 
la destrucción y así nos permite seguir destruyendo”.

Otros artistas contemporáneos abordan el problema animal incorporando 
la ética del cuidado. Kim Ouddane propone un consistente discurso sobre 
la dimensión física y carnal que compartimos humanos y animales2. Su 
obra combina lo natural con lo artificial, la animalidad y la humanidad, 
fusionado con el binomio sueño/realidad mediante sus pinturas de color 
rojo y llenas de carne, pero también en fotografías donde se retrata a sí 
misma representando un ser nuevo, producto de la unión de especies con 
la cara tapada y cuernos, como un sujeto interespecies. Ouddane también 
crea esculturas instalativas para mostrar la vulnerabilidad de los animales 
–humanos y no humanos– para no olvidar nuestra naturaleza finita. Otros 
artistas desarrollan la dimensión de extrañeza y otredad de lo animal, una 
dimensión donde, aunque podemos asumir e integrar, hay un exceso que 
trasciende nuestra comprensión y nuestro lenguaje. Este aspecto de lo 
animal, al tiempo que nos supera y, tal vez, por ello, nos resulta fascinante. 
La otredad plantea esta dualidad. Por una parte, la rechazamos y evitamos, 
porque nos produce pavor, pero, por otra, esa otredad tan aparentemente 
temible nos encanta y cautiva, y acaba atrayéndonos. La voluntad de poder 
occidental, cuando antropomorfiza los animales y los convierte en objetos 
a nuestra disposición, les arrebata la extrañeza y otredad. El ecofeminismo 
artístico, basado en la ética del cuidado, respeta esa otredad del animal y 
facilita nuestra experiencia de ella, sin proyectar nuestra humanidad sobre 
la animalidad fascinantemente extraña.

2	 Kim Ouddane, <https://www.instagram.com/quyme_/?hl=es>.



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  457

Bianca Fields combina sus dibujos pintados cuando era niña con un 
estallido de elementos salvajes simios/humanos, de los cuales alguno podría 
corresponder a Rotpeter, el mono de Informe para una academia de Kafka3. 
Lo humano y lo animal son fusionados por Frederik Næblerød con un estilo 
muy personal, creativo y sorprendente en imágenes de seres irreales que se 
mueven entre el arte figurado y el abstracto4. Léo Forest dibuja animales 
para dar cuenta de sus gestos y movimientos, lo que le lleva finalmente a  
elaborar dibujos en los que, a veces, casi desaparece la apariencia animal5. 
En estos artistas suele aparece a veces el elemento monstruoso asociado a lo 
animal, pero nunca desde una perspectiva de pavor, rechazo o repugnancia, 
sino más bien como un modo de liberarse y transgredir las convenciones 
sociales. Lo que subyace a estas experiencias artísticas relacionadas con lo 
animal es la vinculación con los elementos que trascienden la conciencia, 
con todo el mundo sensible, emotivo e imaginativo que está más allá del 
poder de la razón y que escapa al mundo convencional. En este sentido, 
las artistas Pauline Mauruschat6 y Maryclare Foá7 producen un universo 
onírico y espiritual, lo que las conecta con el proyecto expresionista de 
Franz Marc y Vasili Kandinsky, quien sostenía que el arte auténtico surge 
del estrato suprarracional del espíritu. Mediante técnicas diversas, conectan 
en sus dibujos y en sus pinturas imágenes de seres humanos y no humanos 
de manera muy imaginativa. En obras como Holy Winged Dog y también en 
Comfort of creatures representan mitos, narraciones en las que los animales 
recuperan las características divinas que antiguamente la humanidad les 
atribuyó. Por tanto, no humanizan a los animales. Su propuesta es sublimarlos, 
divinizarlos, de modo que pongan en relación universos diferentes: el mundo 
que hemos construido los seres humanos, un universo donde todo se mide y 
se calcula, y los diversos universos que no son humanos y que no podemos 
tocar ni traducir en lenguaje en términos antropomórficos.

3	 Bianca Fields, <https://www.instagram.com/beeyonkerz/?hl=es>.
4	 Frederik Næblerød, <https://www.instagram.com/naebleroed/?hl=es>.
5	 Léo Forest, <https://www.instagram.com/leo___forest/?hl=es>.
6	 Pauline Mauruschat, <https://www.instagram.com/_pau_mau/?hl=es>.
7	 R&F. Mo, <https://www.instagram.com/r.andf.mo/?hl=es>.



458  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

Las artistas mencionada anteriormente no pretenden captar con 
objetividad la figura, el color o el dibujo de los distintos animales, tampoco 
son análisis anatómicos, ni tienen inclinación por la morfología animal; 
más bien, de forma absolutamente subjetiva, intentan conectar con la 
interioridad extraña y anímica de lo animal. Estas artistas muestran la 
naturaleza poética y simbólica que poseen los animales en la práctica 
artística. Todos estos abordajes visuales aspiran a tener una potencia de 
transformación tanto artística, existencial y social, tan profundo y radical, 
que es necesario contar con una gran capacidad de inteligencia sensible y 
empatía para poder entenderlas, conectar con ellas. Esta exigencia dificulta 
el acceso al arte animalista contemporáneo, ya que, como afirmó Jarnés 
con una gran delicadeza visionaria, “tal vez, ahora, se necesita más talento 
para ver un cuadro que para pintarlo” (36). Estas experiencias artísticas 
procuran ayudarnos a aprender y desarrollar la ética del cuidado mediante 
la meditación y práctica de la relación con la otredad animal que despliegan 
esas obras.

En la obra de la artista Deborah Brown encontramos un nexo del 
ecofeminismo artístico con la animalidad. Encontramos distintos motivos 
entre los que sobresalen las obras en las que, a través de narraciones de 
mitos o de la Biblia, mujeres desnudas acompañadas por animales están en 
el agua o en la playa. Entre las historias utilizadas por Brown está el mito 
de la Arcadia, un auténtico hilo conductor de nuestra civilización que nos 
refiere lo natural primario y precultural. El desnudo femenino vuelve a 
ser el motivo, aunque ahora desde una perspectiva femenina que está más 
interesada en el ambiente creado por las pinceladas y el colorido. Brown 
trastoca el contenido en su Dánae y Zeus de 2018, pues la obra está totalmente 
volcada en Dánae que, junto a su perro, contempla la luz que procede del 
sol a través de unas ramas, mientras que Zeus no es representado siquiera 
aparece, sino que es representado como luz solar que la asociamos a él gracias 
al título de la obra. En esto radica lo más relevante de su producción en 
relación con nuestro tema: los paseos que pinta la artista con su perra –la 
verdadera heroína de sus obras–. Aunque esta serie de cuadros de paseos se 
inició en 2021, en Ginko de 2020 pinta una primera aproximación al tema. 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  459

No obstante, en esta obra no se reflejan aún las sombras que caracterizan 
las pinturas en torno al motivo del paseo, donde se representa el aparecer 
del gesto en los contornos de la propia Brown y su perra saliendo desde las 
sombras. Son cuadros de apariciones, de dos seres saliendo desde el no-ser 
al ser: impresiones gestuales y fluidas en primera persona que muestran las 
siluetas de la artista y su perra. Brown pinta en 2021 Grattan, obra en la 
que la figura que sale de la nada sombreada es solo la perra, convertida ya 
en sujeto/personaje principal del cuadro. La deriva de Brown se aleja de la 
meditación sobre sí misma en soledad para convertirse en una actividad 
común, una incursión hacia el mundo exterior hecha desde la perspectiva de 
su perra. Se podría interpretar la correa de color rojo que une a la artista con 
la perra como un elemento de dominación y sometimiento, sin embargo, 
esta lectura no tiene validez en los cuadros de Brown, pues la correa rojiza 
es un hilo que sirve de prolongación del ser de cada una de las protagonistas 
de las pinturas conectándolas. Se podría leer esa correa como símbolo de la 
cinta roja del amor que aparece en mitos japoneses y chinos.

7.	 Conclusión. Práctica artística ecofeminista y 
cuidado de los animales

El ecofeminismo conecta con la conciencia multiespecies y ha encontrado en 
el arte un modo idóneo de expresión. Es necesario salvar la diferencia entre 
lo humano y lo no humano, pero no en el sentido de sublimar al humano y 
correr el riesgo de que todos los seres sean humanizados, poniéndolos a su 
disposición. Aquella diferencia ha de mantenerse cuando se la funda sobre 
el concepto de multiespecies, que implica cuidar al resto de especies no 
humanas en pie de igualdad. Por tanto, la ética del cuidado es el elemento 
que funda el ecofeminismo y la conciencia multiespecies. A su vez, esta ética 
desemboca en una práctica artística basada en la idea del cuidado. Podemos 
observar en nuestra cultura un progreso en la conciencia del cuidado que 
impregna la práctica artística, convertida en la vanguardia del mundo de 
la vida. Desde la perspectiva de la ética del cuidado, la presencia de los 



460  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

animales en el ecofeminismo va creciendo incardinados en la estructura 
triangular que forman el sujeto, el medio y los otros, y entendidos como 
seres que dependen de nosotros tanto como nosotros de ellos, de modo 
que la relación ha de ser de fraternidad. La dominación que ejecemos sobre 
los animales no está alejada de la que practicamos sobre los propios seres 
humanos. En el fondo, subyace un rechazo y sometimiento de la otredad, 
que tanta inquietud nos produce. Ya hemos advertido que la causa última 
de nuestros actos reside en la voluntad de poder explotadora que establece 
un dualismo fuerte, metafísico, entre lo humano y lo otro. Las prácticas 
artísticas ecofeministas representan una forma privilegiada de la conciencia 
transformadora que concluyen en el cuidado de la otredad animal. Se hace 
necesario, por tanto, afirmar la otredad de los animales, porque si no, no 
puede haber cuidado de los animales. Si no afirmamos la diferencia, lo otro 
del animal, entonces no lo cuidamos, sino que lo antropomorfizamos, lo 
domesticamos y aniquilamos su cualidad propiamente animal.

En Sobre los huesos de los muertos, novela de Olga Tokarczuk, leemos: 

Cuando piden en un restaurante una brocheta o filete, ¿se han puesto a pensar 
qué es lo que reciben? Como si no hubiera nada terrible en ello. El crimen de 
estos animales se considera un acto normal, un hecho cotidiano. Un crimen 
que todos cometen. Así sería el mundo si los campos de concentración aún 
existieran y se vieran como algo normal. (100)

La novela se sitúa en una remota zona de Polonia, llena de cazadores, 
donde la naturaleza se reduce a objeto. La protagonista que dice el texto 
anterior, Janina, vegetariana y animalista, está en lucha contra la caza furtiva. 
Tokarczuk emplea una comparación polémica entre el exterminio nazi en 
los campos de concentración y la brutal industria de la carne que sacrifica 
mecánicamente a los animales. Compara el supremacismo de unos individuos 
que creyeron que una raza debía aniquilar a otras, con la creencia en la 
distinción sublime del ser humano que le permite explotar a los animales. 
Del mismo modo que los seres humanos elevaron la distinción racial hasta 
el extremo de organizar la cruel aniquilación de otros humanos, así también 



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 ·  461

han automatizado el brutal sacrificio de los animales. Lo que une a estas 
dos masacres es el odio a la otredad y la ausencia de una ética del cuidado, 
que es lo único que puede salvar al otro. Janina, aislada y perseguida por 
los habitantes de su zona, acaba vengándose y asesinando a unos cazadores 
que mataron sus perras. Ella dice que su acción de venganza no es realmente 
suya, sino de los animales que viven en el bosque. La propia Janina prolonga 
la violencia que condenaba. Su brutal radicalismo niega los valores que ella 
misma dice defender. Parecía defender la ética del cuidado, pero termina 
como los cazadores, matando, solo que ella lo hace en nombre de los otros 
animales, pero contra los otros humanos. Janina no puede esperar, o, 
mejor dicho, no quiere. La novela, en otro momento, se refiere a la lenta 
transformación del mundo. La ética del cuidado y el respeto de la otredad 
será el resultado de un largo progreso en la conciencia que Janina, impulsada 
por la misma irrespetuosa voluntad de poder que parecía combatir, no sabe 
esperar. Tokarczuk sí: “Pero pronto debe llegar algo nuevo. Siempre ha sido 
así” (59). El ecofeminismo basado en la ética del cuidado es el resultado 
de un proceso de avance de conciencia. La práctica artística se ha revelado 
como una energía que favorece el desarrollo de esa conciencia ecofeminista 
del cuidado de los animales. Sin duda, el arte es un efecto del mundo vital, 
pero a la vez es también un agente de transformación.



462  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 437-463

Bibliografía

Albelda, José. “Arte, empatía y sostenibilidad. Capacidad empática y conciencia 
ambiental en las prácticas contemporáneas de arte ecológico”. Ecozon@, vol. 
6, n.º 2, 2015, pp. 10-25.

Alvarado, Alejandra. “La ética del cuidado”. Aquichan, n.º 4, 2004, pp. 30-39.

Andersen, Karin y Luca Bochicchio. “The Presence of Animals in Contemporary 
Art as a Sign of Cultural Change”. Forma. Revista d’Humanitats, vol. 6, 2012, 
pp. 12-23.

Beauvoir, Simone. El segundo sexo. Traducido por Alicia Martorell. Barcelona: 
Cátedra, 2015.

Berger, John. About looking. Nueva York : Pantheon Books, 1980.

Chaudhuri, Una. The Stage Lives of Animals. Zooësis and Performance. Nueva York: 
Routledge, 2017.

Gandon, Anne-Line. “L’écoféminisme: una pensée féministe de la nature et de la 
société”. Recherches féministes, vol. 22, n.º 1, 2009, pp. 5-25.

Gilligan, Carol. In a Different Voice. Cambridge-Londres: Harvard UP, 1993.

Haraway, Donna. When Species Meet. Minéapolis: University of Minnesota Press, 
2008.

_.	 Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. Traducido por 
Helen Torres. Bilbao: Consonni, 2019.

Jardine, Alice. Gynesis: Configurations of Woman and Modernity. Ithaca-Londres: 
Cornell UP, 1985.

Jarnés, Benjamín. Salón de estío y otras narraciones. Zaragoza: Prensas Universitarias 
de Zaragoza, 2002.

King, Ynestra. “Earthkeeping, Earthshaking: Feminism and Ecology”, Heresies, 
vol. 4, n.º 1, 1981, pp. 12-16.

López, Marta, Mario Vega y Lucía Loren. “El arte como herramienta para la 
educación ambiental”. Centro Nacional de Educación Ambiental (CENEAM). 
www.www.miteco.gob.es/.

Noddings, Nel. Caring. A Relational Approach to Ethics & Moral Education. 
Berkeley-Los Ángeles: University of California Press, 2013.



CARMEN GUTIÉRREZ-JORDANO • LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA…	 · 463

Powell, Jonathan. From Cave Art to Huble. Cham: Springer, 2019.

Puleo, Alicia H. “El ecofeminismo y sus compañeros de ruta. Cinco claves para 
una relación positiva con el ecologismo, el ecosocialismo y el decrecimiento”. 
Ecología y género en diálogo interdisciplinar. Madrid: Plaza y Valdés, 2015, pp. 
387-405.

Riechmann, Jorge. “Una utopía ética desmadrada: la intervención animalista 
positiva en la naturaleza”. Revista de Bioética y Derecho, n.º 44, 2018, pp. 
19-40.

Segarra, Marta. Humanimales. Abrir las fronteras de lo humano. Barcelona: Galaxia 
Gutenberg, 2022.

Shiva, Vandana. “El saber propio de las mujeres y la conservación de la biodiversidad”. 
La praxis del ecofeminismo. Biotecnología, consumo y reproducción. Traducido 
por Mireia Bofill. Barcelona: Icaria, 1998, pp. 13-26.

Strehlow, Harro. “Zoological Gardens in Western Europe”. Zoo and Aquarium 
History. Editado por V. Kisling. Boca Ratón: CRC Press, 2022, 69-110.

Tafalla, Marta. Ecoanimal: una estética plurisensorial, ecologista y animalista. 
Madrid: Plaza y Valdés, 2019.

_.	 Filosofía ante la crisis ecológica. Una propuesta de convivencia con las demás 
especies: decrecimiento, veganismo y rewilding. Madrid: Plaza y Valdés, 2022.

Tokarczuk, Olga. Sobre los huesos de los muertos. Traducido por Abel Murcia. 
Madrid: Siruela, 2019.




