REVISTA DE HUMANIDADES

LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA EN
TORNO A LA €TICA DEL CUIDADO
DE LOS ANIMALES

CARMEN GUTIERREZ~]ORDANO

Universidad de Sevilla ROR
carmengutierrezjordano@gmail.com
ORCID: 0000-0002-0990-2209

Revista de Humanidades n.° 53: 437-463

ISSN 0717-0491, versién impresa

ISSN 2452-445X, versién digital

DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.987>

revistahumanidades.unab.cl


https://ror.org/03yxnpp24
mailto: carmengutierrezjordano@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-0990-2209
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.987
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




439

LA PERSPECTIVA DEL ARTE
ECOFEMINISTA EN TORNO A LA
ETICA DEL CUIDADO
DE LOS ANIMALES

THE ECOFEMINIST ART PERSPECTIVE
ON THE ETHICS OF ANIMALS CARE

CARMEN GUTIERREZ-JORDANO

Universidad de Sevilla
Departamento de Pintura
Avenida de Kansas City 28, 201
Sevilla, Espafia

REsSUMEN

La ética del cuidado hace posible la conexién del ecofeminismo,
el arte y los animales entendidos desde la nocién de multiespecies.
La comprensién ecofeminista de la realidad tiene un papel
fundamental en el desarrollo del arte contemporaneo. La perspectiva
ecofeminista aporta un nuevo enfoque a la relacién entre el
problema de los animales y el papel del arte ecofeminismo. El
estudio de ideas, obras artisticas y artistas nos permite comprender
que la ética del cuidado es el fundamento de la trasformacién
de nuestra forma actual de entender y actuar respecto de los
animales, la naturaleza y los otros humanos. El objetivo de este



440 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

articulo es mostrar la conexién esencial que se manifiesta en
el pensar y en la actividad artistica entre el ecofeminismo, el
arte y los animales.

Palabras clave: perspectiva ecofeminista; prdctica artistica; animales;
ética del cuidado; multiespecies.

ABSTRACT

The ethics of care makes possible the connection of ecofeminism,
art and animals understood from the notion of multispecies. The
ecofeminist understanding of reality has achieved a fundamental
role in the development of contemporary art. The ecofeminist
perspective brings a new approach to the relationship between
the problem of animals and the role of ecofeminist art. The
study of ideas, artistic works and artists allows us to understand
that the ethics of care is the foundation of the transformation of
our current way of understanding and acting towards animals,
nature and other humans. The aim of this article is to show the
essential connection between ecofeminism, art and animals that
is currently evident in thinking and artistic activity.

Keywords: Ecofeminist perspective; Artistic practice; Animals; Ethics
of Care; Multispecies.

Recibido: 01/03/2024 Aceptado: 20/02/25

I. INTRODUCCION: CONCIENCIA DE MULTIESPECIES

ste articulo fundamenta la conexidn existente entre el ecofeminismo

Este articulo fund tal tente entre el ecofe y
a presencia de los animales en el arte. Los animales siempre han estado
l de | 1 | arte. L | h tad

presentes en el arte, ya desde su origen. Mds alld de que, como escribe Powell,
“pintar siempre ha satisfecho la necesidad primordial de expresién que es
innata en los seres humanos” (10), en el arte rupestre el ser humano ya

represent6 animales. No podemos saber con seguridad si el ser humano, en



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 441

el comienzo de la préctica artistica, pint6 primero exclusivamente animales.
Lo que es indudable es que en la pintura de las cavernas aparecen al mismo
tiempo humanos y no humanos. La teoria de la evolucién confirma que la
animalidad es lo originario, anterior a lo humano. A pesar de esta relacién
que estipula que lo humano y lo animal existen como elementos que se
complementan y que dependen uno de otro, el dualismo metafisico establecié
una divisién insuperable entre ambos. Al tiempo que abrié este abismo entre
humanos y animales, este dualismo deprecid la enorme variedad cualitativa
de especies animales homogeneizandolas bajo el concepto animal. En este
texto asumimos, como es natural, la diferencia entre humano y no humano,
pero, en primer lugar, evitamos comprender esta distincién en el sentido
del dualismo fuerte o metafisico que domina la tradicién occidental y que
eleva al ser humano convirtiéndolo en duefio de todo lo existente frente
al resto de los seres, reducidos a meros objetos a su disposicién. Asumida
la diferencia, introducimos el concepto de multiespecies que implica que
dicha diferencia estd por debajo de la igualdad de las especies. Esa misma
conciencia de la igualdad supone negarse a destruir aquella diferencia
natural y légica entre las especies, y evitar, por tanto, la brutal y violenta
antropomorfizacién de todo lo real que reduce todos los seres a cosas para
el ser humano, convertido en pura voluntad de poder.

El término alma, que suele atribuirse en exclusiva al ser humano,
procede paraddjicamente del latin ‘anima’, de donde deriva la palabra
‘animal’ en sentido actual. Esa anima (psyché para los griegos) era el nombre
de principio vital que impulsa a todo lo vivo, animales y humanos incluidos.
En When Species, Haraway, de acuerdo con Latour, sostiene que tanto el
humanismo como el poshumanismo se fundamentan sobre las grandes
divisiones (Great Divides) humano/no humano o sociedad/naturaleza,
pues, escribe, “los principales ‘otros’ del hombre” son “dioses, mdquinas,
animales, monstruos, mujeres, siervos, esclavos y no ciudadanos”, y estos
otros, precisamente porque evitan el control y dominio de la razén, “poseen
una gran capacidad para provocar el miedo en los centros del poder y la
seguridad” (9 y ss.). Aunque parece estar mds alld de la metafisica tradicional,

el poshumanismo todavia hereda esa gran divisién que en este trabajo



442 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

ponemos en cuestién. El poshumanismo se ha liberado de la violenta
voluntad de poder de la metafisica humanista, del ser humano como sefior
de todo lo real, pero no se ha liberado de la divisién ontolégica entre lo
humano y lo animal. Esta dualidad que funda aquellas grandes divisiones
se apoya, primero, en la concesién de la racionalidad al alma y, segundo,
en el hecho de que los animales carecen de esa cualidad racional. Asi se
justifica la distancia y la diferencia ontoldgica radical entre los humanos
y los animales.

Esta distincién ontoldgica establecida por la metafisica tuvo en
la modernidad una expresién palpable en el zooldgico. El primero que
encontramos en Europa fue fundado en Versalles en 1664, bajo el reinado
de Luis XIV, pero es el zooldgico de Viena de 1765 el que es considerado
como el primer parque zoolégico en sentido moderno (Strehlow 69-110).
El zoolégico, que establece la diferencia cualitativa en el rango de ser
entre los seres humanos y los animales, fue un invento de la modernidad
ilustrada que, no casualmente, es el momento histérico en el que se afirma
rotundamente la distincién humana basada en su exclusiva naturaleza
racional. Los animales, en cambio, quedan en el zoolégico, como lo extrafio,
lo monstruoso, extrafiado y separado de la racionalidad humana (Berger 28).
El zooldgico en suma es la manifestacién material histérica de la brecha que
la Ilustracién abrié entre la humanidad racional y la animalidad irracional.
Esta diferencia ontolégica ha llegado a nuestro tiempo, aunque ahora nuestra
conciencia puede afrontarla de una manera mds comprensiva hacia los
animales mediante la nocién de multiespecies. La politica de multiespecies
nos permite evitar que la distincién entre lo humano y lo no humano se
convierta en la gran divisién que desemboca en el dominio violento del
ser humano sobre el resto de los seres. Hay diferencias entre las especies,
pero entre todas ellas por igual, no como si la divisién entre la humana,
por un lado, y el resto de las especies, por el otro, fuese la principal que
determina toda nuestra conducta. La conciencia multiespecies ensena que
la especie humana es una mds entre las otras. Haraway escribe que estamos

comenzando a atisbar



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 443

Relevos, figuras de cuerdas, patrones hacia delante y hacia atrds, dar y recibir,
disenar, sosteniendo el canon no pedido en las propias manos, respons-habilidad:
este es el nicleo central de lo que pretendo decir con seguir con el problema

de los mundos multiespecies serios. (Seguir 35)

Los nuevos horizontes que se abren en el futuro son consecuencia de la
responsabilidad de enfrentarse al problema de las grandes divisiones, y de la
habilidad para tratarlo adecuadamente mediante la afirmacién de la igualdad
multiespecies, o sea, mediante el ser-con y evitando acentuar el ‘ser esto’ o
el ‘ser aquello’. Mds que ‘ser’, importa la habilidad de relacionarse.Hay que
superar el marco de la divisién y disgregacién radicales como método de
comprensién del vinculo entre los seres humanos y el resto no humano,
para partir de la base de la existencia de multiespecies, sin mds divisiones
antropocentristas. Desde el horizonte del concepto de multiespecies, la
relacién entre ecofeminismo, prictica artistica y animalismo —entendido
como el movimiento que defiende los derechos de los animales— permite
el acceso a otras maneras de entender este problema. La idea del ser-con

sentimental, las emociones mutuas representan la base de este proyecto.

2. LA NOCION DE ECOFEMINISMO Y LA ETICA DEL CUIDADO

El ecofeminismo contiene y enlaza la actitud ecologista que pretende salvar
la biodiversidad y la naturaleza en general junto con el movimiento feminista
de defensa de los derechos de la mujer. Dado que “la pérdida de la diversidad
es el precio del modelo patriarcal de progreso”, Shiva (13) deduce que “la
marginacién de las mujeres y la destruccién de la biodiversidad son procesos
que van unidos”. Esta cuestién nos obliga a estudiar “las relaciones entre
patriarcado y dominio sobre la naturaleza” (Puleo 391). Ademds como el
ecofeminismo supone “la superacién del especismo, concebido como visién
arrogante patriarcal sobre los animales no humanos”, Puleo afiade que, a
su vez, el propio movimiento ecofeminista se basa sobre una “ética del

cuidado” (395). El vinculo entre el animalismo y la actitud ecofeminista



444 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

queda ya fundado. Aunque podemos encontrar en el pensamiento de Platén
el principio de esta moral del cuidado, podemos hallar su versién actual en
Piaget, Foucault, Gilligan y Kohlberg (Alvarado 30-39).

Nos preguntamos ;cudl es el origen del movimiento ecofeminista
y cudndo empezé el nexo entre el feminismo y el ecologismo? Comienza
hacia 1970 con el arte feminista y el movimiento ecologista Land art. En
1974, Frangoise D’Eaubonne, una escritora feminista francesa, plantea ya
el nexo entre ecologismo y feminismo en Le féminisme ou la mort (Gandon
5). Esta relacién entre el feminismo y la ética del cuidado ante el terrible
deterioro del medio ambiente tuvo mds repercusién en Estados Unidos. Ast,
tras fundar junto a Hocquenghem y Grélois el FHAR (Front homosexuel
daction révolutionnaire), D’Eaubonne hacia 1978 creé el Movimiento
Ecologismo-Feminismo, que no tuvo demasiado seguimiento. A pesar de
su vanguardista posicién intelectual, basada en E/ segundo sexo de Simone
de Beauvoir, autora con la que mantuvo una estrecha relacién, su obra ha
quedado ignorada. No obstante, hallamos algunos textos suyos en castellano
compartidos de forma gratuita online'. La revista estadounidense Heresies
(1977-1993) prueba que el pensar de D’Eaubonne tuvo eco en distintos
paises.

La ética del cuidado no se centra en conceptos tradicionales de
orden moral como la justicia, la ley, el deber o el placer, sino en la empatia
y responsabilidad con los sentimientos y necesidades de los otros. Segtin
Noddings (42), la ética del cuidado no es una ética mis, sino la base de
toda moral, puesto que cuidar y responsabilizarse del otro es el fundamento
de toda actividad ética. Si no cuiddramos de los otros no habria moral. Por
ello, es una ética mds practica que puramente tedrica, porque “el cuidar es
préctico” (99). Lo que importa no es teorizar sobre el cuidado, sino cuidar
efectivamente. Aunque la ética del cuidado se ocupa especialmente de las
relaciones entre las personas, aqui nos interesa su caracter empatico hacia

el cruel sufrimiento de los animales provocado por nuestra violencia hacia

www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Fran%C3%A70ise%20
d%C2%B4Eaubonne%20-%20E1%20feminismo%200%20la%20muerte. pdf



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 445

ellos. Carol Gilligan ha sostenido que la ética del cuidado se aparta de las
éticas abstractas propias de un yo transcendental, un yo que no es nadie
concreto y que no estd en ninguna parte, como ocurre en la moral kantiana,
para centrarse en los vinculos sentimentales que relacionan a las personas
en los contextos especificos de su mundo vital (18 y ss.). Esta ética ha sido
tratada especialmente desde una perspectiva femenina y ello legitima su
vinculacién esencial con el ecofeminismo. Noddings escribe que “una ética
construida sobre el cuidado es esencialmente una ética femenina” (8).
Ahora bien, la ética del cuidado propuesta por Noddings, es universalizada
y politizada por Segarra, quien afirma la necesidad de una nueva “ética
del cuidado, en la que el cuidado de los demds ya no se asume como una
tendencia natural de las mujeres, a la que estarfan inevitablemente abocadas,
sino como una accién politica” (Segarra 48). Esta ética —que empatiza con el
cardcter finito y fragil de los seres vivos— es la que debemos extender a nuestro
comportamiento con los animales no humanos. A pesar de ser una otredad
relegada y postergada, como le ha ocurrido tradicionalmente a la mujer,
los animales han podido ser recuperados moralmente mediante la ética del
cuidado, la que se presenta como un camino opuesto a la razén dominante
de cardcter calculador e instrumental. La cultura moderna de la voluntad
de poder ha concebido la alteridad como negatividad que hay que deshacer
mediante la descualificacién de la otredad y su antropomorfizacién, lo que
equivale a dominar al otro. Sin embargo, la ética del cuidado implica una
actitud de respeto hacia el otro, advirtiéndonos que ese otro es realmente
otro yo, o sea, un yo, pero distinto de mi. La ética del cuidado mediante
el reconocimiento y respeto de la otredad proclama la distincién de yoes
que enriquece nuestro mundo vital y nuestra perspectiva personal. Solo
la afirmacién de la otredad (animal) puede legitimar la ética del cuidado

(de los animales).



446 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

3. LA OTREDAD Y LOS ANIMALES EN EL ARTE

Dadas las diferencias con otras culturas, a pesar de algunas excepciones,
puede verificarse que el animal en la historia del arte occidental ha quedado
convertido en una sombra. La causa de esta minusvaloracién del animal se
debe a su humanizacién en las obras de arte o por el hecho de ser representado
como mero acompafnante, como un simple objeto. Por ello no encontramos
una tradicién de arte animalista. Rara vez interviene en el arte el animal como
animal; mds bien, lo hace simbélicamente, como representacién de valores
o ideas. En el arte occidental, el animal es introducido después de someterse
a un proceso de humanizacién. La voluntad de antropomorfizacién supera
al interés que provocan los animales en los humanos. A diferencia de esta
actitud occidental y moderna, en las civilizaciones antiguas encontramos
imdgenes cultuales de animales en las que la animalidad alcanzaba un
cardcter casi divino.

A pesar de que el antropomorfismo no ha sido desterrado en el arte,
desde la década del cincuenta comienza a deconstruirse aquella tendencia
violenta de dominio que negaba la otredad animal y la reducia a categorias
humanas. La actitud occidental de voluntad de poder, primero, establece un
dualismo —separa lo humano de lo animal-y, segundo, subordina lo animal
alo humano. El dominio violento del antropocentrismo establece que todo
se reduce a lo humano. La nueva actitud multiespecies pretende establecer
la existencia no jerarquizada de una inmensa variedad de especies en pie de
igualdad ontoldgica. En este articulo sostenemos un discurso animalista a
partir de la practica artistica contempordnea, donde el animal, libre de todo
antropomorfismo, tiene voz en un didlogo multiespecies. Este discurso ha
sido denominado zooésis por Chaudhuri, a partir del concepto de gynesis
propuesto por la tedrica e intelectual del feminismo Jardine que pretendia
una “nueva conceptualizacién y postura ante el problema de la interpretaciéon
de lo femenino en la modernidad” (235). El concepto de zooésis designa
“las maneras en que el animal es colocado en el discurso: como construido,

representado, entendido y malentendido”, de modo que nos lleva a “nuevas



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 447

formas de pensar y escribir que valoran al animal y dedican mds atencién
ética a las relaciones entre los animales y los humanos” (Chaudhuri 23)

Esta nueva presencia en el arte de los animales, segiin nuestra
perspectiva, “es directamente proporcional a nuestra necesidad de relaciones
con animales, pero inversamente proporcional a nuestra cercania real y
concreta al reino natural” (Andersen y Bochicchio 14). Es natural deducir
que, dado el fuerte retroceso de la actitud antropocéntrica y el debilitamiento
del yo cartesiano —que desde su pura autoconciencia sometia la realidad
a su método matemaitico—, estemos necesitados de otredad o alteridad,
del otro que representa el animal. El yo moderno cartesiano estaba a solas
consigo mismo. Busca encontrar otro y en el animal hallamos una otredad
diferente de nuestra identidad. Ahora bien, buscamos el otro también
debido al progreso en derechos y reconocimiento de la mujer. Tengamos
presente que Beauvoir sefiala que la posicién de la mujer consiste en que,
“siendo como todo ser humano una libertad auténoma, se descubre y se
elige en un mundo en el que los hombres le imponen que se asuma como
la Alteridad” (63). En esta situacién parece 16gica la relacién con el animal.
Siendo de la misma especie, la mujer ha sido concebida como la Otredad
por excelencia por los hombres, entonces la experiencia de alteridad ante
el animal tenia que ser mucho mds intensa. La propia Beauvoir habla de
autonomia y libertad en la especie humana, lo que muestra que ni ella
admitié que los animales pudiesen ser auténomos y libres de nuestro
violento poder y dominio.

Desde la década de los cincuenta del pasado siglo, este afdn de otredad
se satisface imaginariamente mediante representaciones artisticas de los
animales y, en general, de la naturaleza. Como queda demostrado por los
caballos de Boccioni o el perrito de Balla, en el movimiento futurista, “a
pesar de que manda el mito de lo maquinico, los animales mantienen un
papel excepcional” (Andersen y Bochicchio 16). Esta atencidn e interés por
lo animal pueden ser interpretados de otra forma, lejos del animalismo. La
comprensién futurista, marcada por el imperio de la mdquina, accede al
animal concebido en términos cartesianos, que entendia al animal como

mdquina, como si se tratase de un autémata. Esta actividad propia de los



448 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

animales fue mds acertadamente comprendida por el expresionismo artistico,
como se ve en la obra de Franz Marc, que vinculd lo espiritual —nocién clave
expresionista desde Kandinsky— con la bisqueda de ritmos de variacién de
colores que encarnan el vigor y la energfa de los animales, representados de

un modo poco naturalista.

4. DEL LAND ART A LA CONCIENCIA DEL ARTE ECOFEMINISTA

Artistas como Richard Long, Nancy Holt o Andy Goldsworhty, entre otros,
representan el movimiento artistico del land art que surge en la década de
los sesenta y setenta con una nueva postura medioambiental, una nueva
comprensién de nuestra relacién con la naturaleza e inspirado por una
sensibilidad ética ecoldgica. Aunque algunas de las expresiones artisticas
de ese movimiento pueden ser impugnadas desde nuestra conciencia actual
por el impacto que tuvieron sobre el medio, el land art inici6 una tendencia
bioética en el arte, lo que le permiti6 conectar con el ecofeminismo. Artistas
fundamentales y pioneros como Walter de Maria o Michael Heizer se
centraron en la pregunta acerca de qué es y qué puede ser arte, y lo hacfan
“no reivindicando una mejor relacién con la naturaleza”, la que, por tanto,
“no deja de ser un medio estético”. Estos artistas no llegaron a comprender
la tesis central del land art, “la idea de que contemplar arte no es un acto
puramente intelectual, sino un proceso vital que implica el cuerpo y todos
sus sentidos” (Tafalla, Ecoanimal 259-60).

Indudablemente el /and art puede ser entendido como un precedente
del ecofeminismo artistico. La artista Ana Mendieta funda una tendencia
en el land art, el earth body art, cuyo discurso se centra en su propio cuerpo
concebido como un lugar de mediacién entre lo natural y lo artistico. La
dimensién feminista de esta practica artistica radica en la recuperacién del
cuerpo de la mujer, que habia sido representado tradicionalmente en el arte
desde una perspectiva masculina, mientras que la artista lo presenta como
un mensaje en si mismo. Usa la silueta de su propio cuerpo y lo inscribe

en el medio natural empleando diversos materiales. Chicken Movie Piece



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 449

es una performance de 1972 en la que Mendieta introduce el problema
de la otredad animal. La artista coge un un pollo al que le ha cortado la
cabeza y desagua la sangre del animal que cae y chorrea el cuerpo desnudo
de Mendieta. Quiere representar el sistema maquinico de la alimentacién
humana explotadora de los animales y, para ello, mantiene al pollo como
si estuviera sostenido por ganchos, tal y como ocurre en los mataderos
mecanizados. Todo es metdfora, simbolo, pero, desde luego, la sangre que
cae del animal y su muerte violenta no es un artificio metaférico, sino una
realidad que nos llena de angustia, horror e inquietud al pensar que es la
realidad oculta de nuestra alimentacién diaria.

Otros artistas también usan animales en su practica artistica, vivos y
muertos. En el movimiento Fluxus, Beuys vincula originalmente lo espiritual
y lo natural. How to Explain Pictures to a Dead Hare es una performance
de 1965 en la que el artista le dirige unas palabras incomprensibles a una
liebre ya muerta con el fin de explicarle las obras que estdn en la galeria.
Tanto Beuys como la liebre estdn dentro de una red, prisioneros. En la
performance I like America and America likes me de 1974 Beuys convive
tres dias con un coyote vivo. Estas performances fueron muy transgresoras
en su época, pero hoy, desde nuestro marco ético de comprensién, nos
preguntamos si se mat6 aquella liebre solo con fines artisticos y qué le ocurrié
luego a ese coyote que pretendia representar la América originaria, la de sus
habitantes originales que fueron colonizados y perseguidos. Beuys supedité
lo animal a su arte. Hoy queremos que el arte promueva la dignificacién
y salvacion de lo animal. La gran mayoria de artistas reduce el significado
de estos animales al de simples materiales de las obras. Aunque Beuys y
Mendieta probablemente empatizaron con los animales, lo que fue muy
significativo en su momento, actualmente, con el surgimiento de la conciencia
animalista, nos planteamos el problema ético de usar animales —muertos o
vivos— en la préctica artistica. Reducir los animales a meros medios estéticos
o simbdlicos puede interpretarse como un modo de advertirnos sobre la
violencia y crueldad que diariamente practicamos contra los animales, pero
no podemos usar esa misma violencia que pretendemos condenar. El arte

no puede quedarse al margen de lo ética.



450 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

El nexo entre el discurso animalista y el feminista se manifiesta en
la performance Rape Scene (1973) de Mendieta, donde la sangre mana del
cuerpo del pollo y de la artista, de la mujer. En clave ecofeminista, Mendieta
conecta la violencia que padecen las mujeres y los animales, como si tuvieran
una causa comun. La contradiccién que hemos mostrado entre mensaje y
medio expresivo no solo se encuentra en arte animalista, sino también en
la practica artistica ecofeminista. La artista pionera feminista Valie Export
hizo dos performances en 1968 sobre el problema que tratamos, From the
Portfolio of Doggednessy Tapp und Tastkino (Cine de toque y tacto). La artista
lleva con una correa por la calle a su pareja en la primera obra, como si
fuera un perro. Para subrayar la posicién tradicional del animal como ser
inferior y dominado, nada mejor que poner en esa situacién al hombre
dominador. Rompe con los papeles de género convirtiendo al hombre en
animal sumiso. La misma tesis encontramos en la performance 7he mad dog
de Oleg Kulik (1994): el artista, desnudo y atado a una correa, marcha por
la calle a cuatro patas ladrando e intentando morder a algiin caminante. Esta
performance sugiere ademds que para conectar con el mundo mds material
y originario tenemos que retornar al estado de naturaleza. La empatia del
feminismo con los animales surge de la comprensién de que, al igual que
las mujeres, son victma de maltrato e invisibilidad. Export, en Zapp und
Tastkino, cubrid su torso con una caja con cortinas e invita a los transetintes
a introducir la mano y palpar sus pechos; se toca, pero no se ve. Muchos
se escandalizaron, creyendo que la artista era una prostituta —uno de los
objetivos de la performance—. La performance buscaba establecer la paradoja
de que el cuerpo femenino estd encubierto, pero, al tiempo, expuesto y
ofrecido, es decir, objetivizado y cosificado, cuestién que hace la sociedad
constantemente. Export pretendia que los participantes se diesen cuenta
de lo escandaloso de la mecdnica social con la mujer.

Partiendo del cuento de los hermanos Grimm “Los cuatro musicos de
Bremen”, Katarzyna Kozyra present6 en 1993 Pirdmide de los animales. En
esta obra vemos un caballo en la base y sobre él se montaron sucesivamente
el resto de animales (perro, gato y gallo). Todos fueron sacrificados

y disecados para la obra, lo que provocé un gran rechazo. De nuevo



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 451

encontramos la contradiccién de matar animales en nombre del arte
para paraddjicamente criticar la actitud social hacia ellos y reivindicar
sus derechos. Esta obra intenta advertir crudamente sobre la conversién
de los animales en simples herramientas a disposicién del ser humano, o
sea, sobre la destruccién de la vida animal. Pero jes ético el hecho de que
para sealar la cruel instrumentalizacién, explotacién y sacrificio de los
animales, los instrumentaliza, explota y sacrifica? Se condena el uso social
de los animales como simples medios, pero para hacerlo la propia prictica
artistica los explota. No se puede tolerar que el arte se considere a si mismo
por encima de la ética y que justifique que, en nombre del arte, todo le sea
permitido. Las personas que se sirven de los animales cotidianamente para
vestir, comer o en cosmética, se escandalizan y rechazan el uso violento
de animales cuando el arte animalista les invita a reflexionar sobre ello.
Mediante la ficcidn artistica, mediante la mentira verdadera del arte, la
realidad se nos presenta y logra que seamos conscientes de nuestra manera
de vivir. El arte emplea animales, muertos o vivos para sacrificarlos, con el
fin de que tomemos conciencia de esa contradiccién. El problema es que
esta prictica niega la propia ética animalista que defiende. Necesitamos
que la sociedad extienda verdaderamente la ética del cuidado a todos los

animales, también los no humanos.

5.  REWILDING Y ECOFEMINISMO ARTISTICO

La practica artistica multidisciplinar es un elemento relevante de transformacién
social. Esta “modificacién de los patrones culturales hegeménicos” no
es posible sin “el difuminado de las fronteras entre arte y vida” (Albelda
13). Para que el arte tenga poder de transformacién social tiene que dejar
de ser un dmbito auténomo, hermético o clausurado, para formar parte
de la existencia real. Lo artistico se incorpora al mundo vital, deja de ser
una regi6én ajena e independiente y la propia existencia y el mundo en
general se estetizan. De este modo puede ayudar a la transformacién de la

sociedad desde una perspectiva ecofeminista. El activismo feminista y el



452 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

arte realizado por mujeres han ido indisolublmente unidos desde la década
de los sesenta hasta la actualidad. Este movimiento feminista ha conectado
con el movimiento decolonialista, pues les une la lucha contra la misma
voluntad de poder violenta que destruye la naturaleza y la diversidad animal,
recogiendo un nexo que vincula el problema de género con los problemas
ecolégicos y animalistas.

Los ejemplos artisticos presentados trazan un sentido de provocacién
y transgresion, pero planteamos otro modo de creatividad, concretamente
la renaturalizacién del espacio o rewilding, cuyo objetivo es la restitucion de
los animales a sus entornos naturales o, en general, devolver la naturaleza a
su situacién primaria. En Sky Mound, desde 1988 hasta 2014, Nancy Holt,
que ya antes habia trabajado en Sun Tunnels, crea land art que revitaliza
una naturaleza degradada, en lugar de convertirla en instrumentalizarla,
ya que proyecta recuperar un espacio natural y animal en un basurero en
Meadowlands, Nueva York. Fallecida ya la artista, su proyecto continta sin
terminar debido a la falta de presupuesto. Las pequenas lomas de tierra con
hierba y con un estanque donde anida una gran variedad de aves componen
la obra artistica de Holt que cuida el medio ambiente y a las personas que
lo disfrutan. Su proyecto no pretendia solo recuperar el entorno natural y
sus animales, sino ademds aprovechar como fuente de energfa reutilizable el
metano producido por los millones de toneladas de basura que yacen bajo
tierra. Gracias a este proyecto rewilding, animales no humanos y humanos
disfrutan este refugio tras la recuperacién del espacio antes deteriorado. La
obra de Holt iniciciada en 1988 es un antecedente ejemplar, un proyecto
precursor del movimiento ecofeminista.

Heresies fue una revista innovadora y revolucionaria para la perspectiva
ecofeminista. El titulo de su ntimero 13 de 1981, Earthkeeping, Earthshaking,
fue luego también el nombre de una exposicién de la Galeria Quadrum en
Lisboa (2020). El colectivo de mujeres de la revista asume el hecho de ser
blancas educadas y de clase media, para, desde esa posicién, hacer nimeros
inclusivos que tratasen los problemas que enfrentan las mujeres de otras razas
como el racismo. La revista muestra el vinculo entre distintos modos de

opresién interseccionales, como el racismo, clasismo, sexismo y explotacién



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 453

de los animales y el medio natural. Actualmente se podria incorpora a esa
lista la opresidn especista, el especismo y la negacién del cardcter subjetivo
y personal de los individuos. El ntimero de Heresies (1981), visionario y
actual, contiene un texto de la teérica del ecofeminismo, Ynestra King,
que expone un nicleo temdtico fundamental en torno al debate sobre lo

femenino y el par cultura/naturaleza:

La liberacién de las mujeres no reside en la ruptura de todos los nexos que
enraizan en la naturaleza ni tampoco en el hecho de vernos mds naturales
que los hombres. Ambas posturas son cémplices del dualismo naturaleza/

cultura. (14 y s)

La publicacién pone en escena a precursores que fundamentan el trabajo de
ensayistas y artistas de hoy. Cinco artistas que participaron en la mencionada
exposicién lisboeta intervinieron en él (Mendieta, por ejemplo), y, lejos del
dogmatismo que habria obligado a que solo hubiese mujeres participantes,
dicha exposicién conté con tres hombres. Esta muestra artistica presenta
dos aspectos que reclaman interpretacién. Primero, a pesar de emplear
materias naturales, hay fotografias de la obra Siluetas de Mendieta y de otras
que conectan el cuerpo femenino con la naturaleza (de modo patente en la
obra Mulher-1érra-Viva de Clara Menéres), lo que implica que la naturaleza
aparece como una proyeccién y extensién de la identidad femenina. Segundo,
el problema animal queda fuera de la exposicién, reduciendo lo natural a
lo vegetal, lo que haria parcial la perspectiva ecofeminista, porque el nexo
entre la cosificacién femenina y la de los animales es algo suficientemente
admitido. A pesar de todo, como indica Segarra (48), puede reconocerse en
la exposicién de Lisboa la presencia de la ética del cuidado, pues representa
una muestra empdtica con la vulnerabilidad de la mujer en el contexto de
la violenta sociedad occidental capitalista.

La perspectiva ecofeminista en clave artistica trata el problema animal
en dos obras principalmente. Fugue in B Flat es una instalacién de 2016
de Jessica Segall, donde ocurre una interaccién con el medio para advertir

que su biodiversidad estd amenazada. Para ello, Segall utiliza un piano



454 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

de cola que transforma en una colmena donde las abejas que ahi viven
tocan las cuerdas del piano lo que produce un sonido que, mediante un
micréfono, es reproducido directamente. Son las propias abejas las que,
al interactuar con esas cuerdas, crean la obra produciendo su musica. Esta
instalacién busca conscientizar respecto de que la presencia de las abejas
en la naturaleza tiene voz y es necesario atenderla. Esta obra le dala voz a
los animales, literalmente, a los que parecian no tenerla, reducidos a meros
objetos, carentes de lenguaje. La odisea de la otra mitad (de la especie) de
2013 de Verdnica Perales es una obra que combina distintos elementos como
dibujos con grafito, gréfica digital o video, que componen unos grandes
paneles. Se trata de analizar escenas de los documentales L'Odyssée de I’Espéce
de 2003 y Homo Sapiens de 2005 de Jacques Malaterre, y de presentar una
propuesta alternativa a la asignacidn sexual sistemdtica tradicional. Estos
documentales muestran que las narraciones del nacimiento de la especie
humana son sexistas pues elimina a la mujer. También Perales entre 2009
y 2011, en Grandes simios en femenino, representa a las hembras gorila
que estdn cautivas en zooldgicos. Las dos obras significan lo mismo: al
representar seres humanos y simios (animales en general) domina la presencia
de ejemplos masculinos, de machos, frente a la presencia femenina, que
es casi inexistente. El sexismo no solo aparece en los relatos biblicos,
sino también en estos documentales de cardcter cientifico, que ponen a
hombres casi siempre como ejemplos de los primeros hominidos olvidando
a las hominidas. Esta artista animalista, ecofeminista y de multimedia
reivindica el dibujo como su medio fundamental y de este modo conecta
con aquellas hominidas originarias realizando a carboncillo sus retratos

muy finos y sensibles.
6. Los ANIMALES EN EL ECOFEMINISMO ARTISTICO
Sobre lo ya expuesto acerca del cuidado y del ecofeminismo animalista,

pretendemos abrir horizontes, ya que la “imposicién de una tnica identidad

legitima como medida de todas las cosas y la destruccién de cualquier



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 455

forma de diferencia” (Tafalla, Ecoanimal 159) impuestas sobre la prictica
artistica es un peso del que el arte ha podido zafarse. El arte ecofeminista
tiene distintas direcciones y perspectivas, pero sin caer en el relativismo
artistico del anything goes. La destruccion de la diferencia entre lo humano
y lo no humano se debe al imperio violento del ser humano expresado en
voluntad de poder que cosifica todo los seres convirtiéndolos en objetos a su
disposicién y olvidando su peculiaridad cualitativa, su diferencia ontolégica.
Por tanto, como indica Tafalla, aquella destruccién “tiene lugar también
cuando la civilizacién aspira al dominio totalitario de la naturaleza” (159),
lo que produce la devastacién de la biodiversidad.

El problema animal es transversal como se muestra en la intervencién
de caricter efimero Madre Sal de Lucia Loren en 2008. En esta obra,
instalada en un entorno natural y publico, Loren entierra pechos salinos con
el objetivo de que los caballos se alimenten lamiéndolos. Podemos afirmar
que esos pechos representan una suerte de simbolos del ciclo del cuidado que
proporciona el ecosistema mediante el enriquecimiento del terreno. Madre
Sal metaforiza artisticamente la ética del cuidado ecofeminista, ademds de
fusionar la dimensién estética, el arte, con la divulgacién y la pedagogia.
La obra ciertamente no se centra de forma directa en los animales, pero al
cuidar el medio, tiene una consecuencia muy positiva sobre ellos. El arte
de Loren, ademds de compromiso, presenta un aspecto critico contra la
idea tradicional romdntica del artista que crea en soledad y al margen de
la humanidad, pues su préctica artistica incluye la colaboracién de otros
creadores de distintos oficios, y no solo artistas. Esto significa que Loren no
es la tinica creadora de su obra, sino que su produccién artistica incluye la
participacién de otros artista y de agentes externos. Sus obras son fruto de
la colaboracién. En el texto del Centro Nacional de Educacién Ambiental
del Ministerio para la Transicién Ecolégica de Espana, redactado por Lucia
Loren, Marta Lépez y Mario Vega, se sostiene que “todas las personas, pero
especialmente los nifios, necesitamos la naturaleza” y que, “en su contacto,
nos desarrollamos de la forma mds saludable fisica, emocional, mental,
social y espiritualmente” (2). “Una sociedad biofébica y tecnologizada”

(2) como la nuestra, necesita recuperar el contacto como terapia para



456 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

entender que “la naturaleza no es lo no humano: el todo del que lo humano
forma parte” (Riechmann 31). Asi, el abismo entre naturaleza y cultura
desaparece en favor de un todo superior. Nuestra separacion de la naturaleza
y nuestra costumbre de tratar mds con animales representados que con
los animales en carne y hueso es la causa de que estemos enclaustrados en
ciudades, inmersos en virtualidades y habituados a mascotas, afirma Tafalla
(Ecoanimal 200), “estamos olvidando cémo son los animales [reales]”. Este
olvido lamentablemente, anade Tafalla (Filosofia 32) “siempre acompana a
la destruccién y asi nos permite seguir destruyendo”.

Ortros artistas contemporaneos abordan el problema animal incorporando
la ética del cuidado. Kim Ouddane propone un consistente discurso sobre
la dimension fisica y carnal que compartimos humanos y animales®. Su
obra combina lo natural con lo artificial, la animalidad y la humanidad,
fusionado con el binomio sueno/realidad mediante sus pinturas de color
rojo y llenas de carne, pero también en fotografias donde se retrata a si
misma representando un ser nuevo, producto de la unién de especies con
la cara tapada y cuernos, como un sujeto interespecies. Ouddane también
crea esculturas instalativas para mostrar la vulnerabilidad de los animales
—humanos y no humanos— para no olvidar nuestra naturaleza finita. Otros
artistas desarrollan la dimensién de extrafieza y otredad de lo animal, una
dimensién donde, aunque podemos asumir e integrar, hay un exceso que
trasciende nuestra comprensién y nuestro lenguaje. Este aspecto de lo
animal, al tiempo que nos supera y, tal vez, por ello, nos resulta fascinante.
La otredad plantea esta dualidad. Por una parte, la rechazamos y evitamos,
porque nos produce pavor, pero, por otra, esa otredad tan aparentemente
temible nos encanta y cautiva, y acaba atrayéndonos. La voluntad de poder
occidental, cuando antropomorfiza los animales y los convierte en objetos
a nuestra disposicion, les arrebata la extrafieza y otredad. El ecofeminismo
artistico, basado en la ética del cuidado, respeta esa otredad del animal y
facilita nuestra experiencia de ella, sin proyectar nuestra humanidad sobre
la animalidad fascinantemente extrafa.

2 Kim Ouddane, <https://www.instagram.com/quyme_/?hl=es>.



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 457

Bianca Fields combina sus dibujos pintados cuando era nifia con un
estallido de elementos salvajes simios/humanos, de los cuales alguno podria
corresponder a Rotpeter, el mono de Informe para una academia de Katka’.
Lo humano y lo animal son fusionados por Frederik Nablered con un estilo
muy personal, creativo y sorprendente en imdgenes de seres irreales que se
mueven entre el arte figurado y el abstracto®. Léo Forest dibuja animales
para dar cuenta de sus gestos y movimientos, lo que le lleva finalmente a
elaborar dibujos en los que, a veces, casi desaparece la apariencia animal’.
En estos artistas suele aparece a veces el elemento monstruoso asociado a lo
animal, pero nunca desde una perspectiva de pavor, rechazo o repugnancia,
sino mds bien como un modo de liberarse y transgredir las convenciones
sociales. Lo que subyace a estas experiencias artisticas relacionadas con lo
animal es la vinculacién con los elementos que trascienden la conciencia,
con todo el mundo sensible, emotivo e imaginativo que estd mds all4 del
poder de la razén y que escapa al mundo convencional. En este sentido,
las artistas Pauline Mauruschat® y Maryclare Fod” producen un universo
onirico y espiritual, lo que las conecta con el proyecto expresionista de
Franz Marc y Vasili Kandinsky, quien sostenia que el arte auténtico surge
del estrato suprarracional del espiritu. Mediante técnicas diversas, conectan
en sus dibujos y en sus pinturas imdgenes de seres humanos y no humanos
de manera muy imaginativa. En obras como Holy Winged Dog'y también en
Comfort of creatures representan mitos, narraciones en las que los animales
recuperan las caracteristicas divinas que antiguamente la humanidad les
atribuy®. Por tanto, no humanizan a los animales. Su propuesta es sublimarlos,
divinizarlos, de modo que pongan en relacién universos diferentes: el mundo
que hemos construido los seres humanos, un universo donde todo se mide y
se calcula, y los diversos universos que no son humanos y que no podemos

tocar ni traducir en lenguaje en términos antropomérficos.

Bianca Fields, <https://www.instagram.com/beeyonkerz/?hl=es>.
Frederik Nablerad, <https://www.instagram.com/naebleroed/?hl=es>.
Léo Forest, <https://www.instagram.com/leo___forest/?hl=es>.
Pauline Mauruschat, <https://www.instagram.com/_pau_mau/?hl=es>.
R&F. Mo, <https://www.instagram.com/r.andf.mo/?hl=es>.



458 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

Las artistas mencionada anteriormente no pretenden captar con
objetividad la figura, el color o el dibujo de los distintos animales, tampoco
son andlisis anatémicos, ni tienen inclinacién por la morfologia animal;
mds bien, de forma absolutamente subjetiva, intentan conectar con la
interioridad extrafia y animica de lo animal. Estas artistas muestran la
naturaleza poética y simbdlica que poseen los animales en la prictica
artistica. Todos estos abordajes visuales aspiran a tener una potencia de
transformacion tanto artistica, existencial y social, tan profundo y radical,
que es necesario contar con una gran capacidad de inteligencia sensible y
empatia para poder entenderlas, conectar con ellas. Esta exigencia dificulta
el acceso al arte animalista contempordneo, ya que, como afirmé Jarnés
con una gran delicadeza visionaria, “tal vez, ahora, se necesita més talento
para ver un cuadro que para pintarlo” (36). Estas experiencias artisticas
procuran ayudarnos a aprender y desarrollar la ética del cuidado mediante
la meditacién y prictica de la relacién con la otredad animal que despliegan
esas obras.

En la obra de la artista Deborah Brown encontramos un nexo del
ecofeminismo artistico con la animalidad. Encontramos distintos motivos
entre los que sobresalen las obras en las que, a través de narraciones de
mitos o de la Biblia, mujeres desnudas acompafiadas por animales estdn en
el agua o en la playa. Entre las historias utilizadas por Brown estd el mito
de la Arcadia, un auténtico hilo conductor de nuestra civilizacién que nos
refiere lo natural primario y precultural. El desnudo femenino vuelve a
ser el motivo, aunque ahora desde una perspectiva femenina que estd mds
interesada en el ambiente creado por las pinceladas y el colorido. Brown
trastoca el contenido en su Dédnae y Zeus de 2018, pues la obra estd totalmente
volcada en Didnae que, junto a su perro, contempla la luz que procede del
sol a través de unas ramas, mientras que Zeus no es representado siquiera
aparece, sino que es representado como luz solar que la asociamos a él gracias
al titulo de la obra. En esto radica lo mds relevante de su produccién en
relacién con nuestro tema: los paseos que pinta la artista con su perra —la
verdadera heroina de sus obras—. Aunque esta serie de cuadros de paseos se
inici6é en 2021, en Ginko de 2020 pinta una primera aproximacién al tema.



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 459

No obstante, en esta obra no se reflejan atin las sombras que caracterizan
las pinturas en torno al motivo del paseo, donde se representa el aparecer
del gesto en los contornos de la propia Brown y su perra saliendo desde las
sombras. Son cuadros de apariciones, de dos seres saliendo desde el no-ser
al ser: impresiones gestuales y fluidas en primera persona que muestran las
siluetas de la artista y su perra. Brown pinta en 2021 Grattan, obra en la
que la figura que sale de la nada sombreada es solo la perra, convertida ya
en sujeto/personaje principal del cuadro. La deriva de Brown se aleja de la
meditacidn sobre si misma en soledad para convertirse en una actividad
comun, una incursion hacia el mundo exterior hecha desde la perspectiva de
su perra. Se podria interpretar la correa de color rojo que une a la artista con
la perra como un elemento de dominacién y sometimiento, sin embargo,
esta lectura no tiene validez en los cuadros de Brown, pues la correa rojiza
es un hilo que sirve de prolongacién del ser de cada una de las protagonistas
de las pinturas conectdndolas. Se podria leer esa correa como simbolo de la

cinta roja del amor que aparece en mitos japoneses y chinos.

7. CONCLUSION. PRACTICA ARTISTICA ECOFEMINISTA Y
CUIDADO DE LOS ANIMALES

El ecofeminismo conecta con la conciencia multiespecies y ha encontrado en
el arte un modo idéneo de expresién. Es necesario salvar la diferencia entre
lo humano y lo no humano, pero no en el sentido de sublimar al humano y
correr el riesgo de que todos los seres sean humanizados, poniéndolos a su
disposicion. Aquella diferencia ha de mantenerse cuando se la funda sobre
el concepto de multiespecies, que implica cuidar al resto de especies no
humanas en pie de igualdad. Por tanto, la ética del cuidado es el elemento
que funda el ecofeminismo y la conciencia multiespecies. A su vez, esta ética
desemboca en una prictica artistica basada en la idea del cuidado. Podemos
observar en nuestra cultura un progreso en la conciencia del cuidado que
impregna la prictica artistica, convertida en la vanguardia del mundo de

la vida. Desde la perspectiva de la ética del cuidado, la presencia de los



460 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

animales en el ecofeminismo va creciendo incardinados en la estructura
triangular que forman el sujeto, el medio y los otros, y entendidos como
seres que dependen de nosotros tanto como nosotros de ellos, de modo
que la relacién ha de ser de fraternidad. La dominacién que ejecemos sobre
los animales no estd alejada de la que practicamos sobre los propios seres
humanos. En el fondo, subyace un rechazo y sometimiento de la otredad,
que tanta inquietud nos produce. Ya hemos advertido que la causa dltima
de nuestros actos reside en la voluntad de poder explotadora que establece
un dualismo fuerte, metafisico, entre lo humano y lo otro. Las pricticas
artisticas ecofeministas representan una forma privilegiada de la conciencia
transformadora que concluyen en el cuidado de la otredad animal. Se hace
necesario, por tanto, afirmar la otredad de los animales, porque si no, no
puede haber cuidado de los animales. Si no afirmamos la diferencia, lo otro
del animal, entonces no lo cuidamos, sino que lo antropomorfizamos, lo
domesticamos y aniquilamos su cualidad propiamente animal.

En Sobre los huesos de los muertos, novela de Olga Tokarczuk, leemos:

Cuando piden en un restaurante una brocheta o filete, ;se han puesto a pensar
qué es lo que reciben? Como si no hubiera nada terrible en ello. El crimen de
estos animales se considera un acto normal, un hecho cotidiano. Un crimen
que todos cometen. Asf serfa el mundo si los campos de concentracién atin

existieran y se vieran como algo normal. (100)

La novela se sittia en una remota zona de Polonia, llena de cazadores,
donde la naturaleza se reduce a objeto. La protagonista que dice el texto
anterior, Janina, vegetariana y animalista, estd en lucha contra la caza furtiva.
Tokarczuk emplea una comparacién polémica entre el exterminio nazi en
los campos de concentracién y la brutal industria de la carne que sacrifica
mecdnicamente a los animales. Compara el supremacismo de unos individuos
que creyeron que una raza debia aniquilar a otras, con la creencia en la
distincién sublime del ser humano que le permite explotar a los animales.
Del mismo modo que los seres humanos elevaron la distincién racial hasta

el extremo de organizar la cruel aniquilacién de otros humanos, asi también



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 461

han automatizado el brutal sacrificio de los animales. Lo que une a estas
dos masacres es el odio a la otredad y la ausencia de una ética del cuidado,
que es lo tnico que puede salvar al otro. Janina, aislada y perseguida por
los habitantes de su zona, acaba vengindose y asesinando a unos cazadores
que mataron sus perras. Ella dice que su accién de venganza no es realmente
suya, sino de los animales que viven en el bosque. La propia Janina prolonga
la violencia que condenaba. Su brutal radicalismo niega los valores que ella
misma dice defender. Parecia defender la ética del cuidado, pero termina
como los cazadores, matando, solo que ella lo hace en nombre de los otros
animales, pero contra los otros humanos. Janina no puede esperar, o,
mejor dicho, no quiere. La novela, en otro momento, se refiere a la lenta
transformacién del mundo. La ética del cuidado y el respeto de la otredad
serd el resultado de un largo progreso en la conciencia que Janina, impulsada
por la misma irrespetuosa voluntad de poder que parecia combatir, no sabe
esperar. Tokarczuk si: “Pero pronto debe llegar algo nuevo. Siempre ha sido
asi” (59). El ecofeminismo basado en la ética del cuidado es el resultado
de un proceso de avance de conciencia. La préctica artistica se ha revelado
como una energfa que favorece el desarrollo de esa conciencia ecofeminista
del cuidado de los animales. Sin duda, el arte es un efecto del mundo vital,
pero a la vez es también un agente de transformacidn.



462 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIQ 2026): 437-463

BiBLIOGRAFIA

ALBELDA, JosE. “Arte, empatia y sostenibilidad. Capacidad empdtica y conciencia
ambiental en las practicas contempordneas de arte ecoldgico”. Ecozon@, vol.
6, n.°2,2015, pp. 10-25.

ALvARADO, ALEJANDRA. “La ética del cuidado”. Aquichan, n.° 4, 2004, pp. 30-39.

ANDERSEN, KARIN Y Luca BocHiccHio. “The Presence of Animals in Contemporary
Artas a Sign of Cultural Change”. Forma. Revista d’Humanitats, vol. 6, 2012,
pp. 12-23.

BEAUVOIR, SIMONE. E/ segundo sexo. Traducido por Alicia Martorell. Barcelona:
Citedra, 2015.

BERGER, JoHN. About looking. Nueva York : Pantheon Books, 1980.

CHAUDHURI, UNA. The Stage Lives of Animals. Zooésis and Performance. Nueva York:
Routledge, 2017.

GANDON, ANNE-LINE. “Lécoféminisme: una pensée féministe de la nature et de la
société”. Recherches féministes, vol. 22, n.° 1, 2009, pp. 5-25.

GiLLIGAN, CAROL. [z a Different Voice. Cambridge-Londres: Harvard UP, 1993.

Haraway, DoNNA. When Species Meet. Minéapolis: University of Minnesota Press,
2008.

Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. Traducido por
Helen Torres. Bilbao: Consonni, 2019.

JARDINE, ALICE. Gynesis: Configurations of Woman and Modernity. Ithaca-Londres:
Cornell UP, 1985.

JARNES, BENJAMIN. Saldn de estio y otras narraciones. Zaragoza: Prensas Universitarias
de Zaragoza, 2002.

King, YnNesTRA. “Earthkeeping, Earthshaking: Feminism and Ecology”, Heresies,
vol. 4, n.° 1, 1981, pp. 12-16.

LorEz, MaRTA, MARIO VEGA Y Lucia Loren. “El arte como herramienta para la
educacién ambiental”. Centro Nacional de Educacion Ambiental (CENEAM).

Wwww.www.miteco.gob.es/.

Nobpings, Nev. Caring. A Relational Approach to Ethics & Moral Education.
Berkeley-Los Angeles: University of California Press, 2013.



CARMEN GUTIERREZ-JORDANO « LA PERSPECTIVA DEL ARTE ECOFEMINISTA... - 463

PowELL, JONATHAN. From Cave Art to Huble. Cham: Springer, 2019.

Puteo, Aricia H. “El ecofeminismo y sus compafieros de ruta. Cinco claves para
una relacién positiva con el ecologismo, el ecosocialismo y el decrecimiento”.
Ecologia y género en didlogo interdisciplinar. Madrid: Plaza y Valdés, 2015, pp.
387-405.

RiecHMANN, JorGE. “Una utopia ética desmadrada: la intervencién animalista
positiva en la naturaleza’. Revista de Bioética y Derecho, n.° 44, 2018, pp.
19-40.

SEGARRA, MARTA. Humanimales. Abrir las fronteras de lo humano. Barcelona: Galaxia
Gutenberg, 2022.

SHiva, VANDANA. “Elsaber propio delas mujeres yla conservacién delabiodiversidad”.
La praxis del ecofeminismo. Biotecnologia, consumo y reproduccién. Traducido
por Mireia Bofill. Barcelona: Icaria, 1998, pp. 13-26.

StreHLOW, HARRO. “Zoological Gardens in Western Europe”. Zoo and Aquarium
History. Editado por V. Kisling. Boca Ratén: CRC Press, 2022, 69-110.

TAPALLA, MARTA. Ecoanimal: una estética plurisensorial, ecologista y animalista.

Madrid: Plaza y Valdés, 2019.

Filosofia ante la crisis ecoldgica. Una propuesta de convivencia con las demds
especies: decrecimiento, veganismo y rewilding. Madrid: Plaza y Valdés, 2022.

Toxarczuk, OLGA. Sobre los huesos de los muertos. Traducido por Abel Murcia.
Madrid: Siruela, 2019.





