
R E V I S T A  D E  H U M A N I D A D E S

Bernardita Eltit Concha

Pontificia Universidad Católica de Valparaíso 
bernardita.eltit@pucv.cl

ORCID: 0000-0002-4174-364X

Constanza Vergara Cáceres 
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso 

cvergaracaceres@gmail.com
ORCID: 0000-0003-1658-9342 

Revista de Humanidades n.º 53: 113-146
ISSN 0717-0491, versión impresa
ISSN 2452-445X, versión digital
DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.978>
revistahumanidades.unab.cl

L A  R E L A C I Ó N  D E  G U A M A N G A  ( 1 6 1 7 )
COMO PRE-TEXTO DE LAS VIDAS DE ERAUSO, LA MONJA ALFÉREZ

https://ror.org/02cafbr77
mailto:
https://orcid.org/0000-0002-4174-364X
https://ror.org/02cafbr77
mailto:
https://orcid.org/0000-0003-1658-9342
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.978
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




	 ·  115

L A REL ACIÓN DE GUAMANGA  (1617) 
COMO PRE-TEXTO DE L AS VIDAS DE 

ERAUSO, L A MONJA ALFÉREZ

THE RELACIÓN DE GUAMANGA (1617) AS A PRETEXT FOR THE LIVES 

OF ERAUSO, THE NUN ENSIGN

Bernardita Eltit Concha
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso

Av. El Bosque 1290, Viña del Mar, Chile 

Constanza Vergara Cáceres 
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso

Av. El Bosque 1290, Viña del Mar, Chile 

Resumen

En este artículo, se revisan críticamente las principales aproximaciones 
a la figura de Erauso, la Monja Alférez, desde el origen judicial 
de los relatos sobre su vida, por lo que se propone una lectura 
que subraya el componente criminal de su figuración, alejándose 
de interpretaciones centradas en su excepcionalidad de género. 
El análisis se organiza en tres secciones: una sistematización 
de las tradiciones textuales surgidas a partir de la Relación de 
Guamanga (1617); un estudio de la edición príncipe de Joaquín 



116  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

María Ferrer (1829) como momento clave de la cristalización 
moderna del ícono; y una reflexión sobre la narración de la 
propia vida como discurso producido bajo coerción institucional. 
Así, el artículo entiende a Erauso como un ícono cultural cuya 
biografía, en tanto fábula judicial, es inseparable de las tensiones 
entre ley y literatura.

Palabras clave: Erauso, Monja Alférez, Joaquín María de Ferrer, 
vida, ley y literatura, Relación de Guamanga.

Abstract

This article offers a critical reassessment of the main scholarly 
approaches to the figure of Catalina de Erauso, the Monja Alférez, 
focusing on the judicial origin of the narratives about her life. 
It proposes a reading that emphasizes the criminal component 
of her representation, distancing itself from interpretations 
centered on gender exceptionalism. The analysis is structured 
in three sections: a systematization of the textual traditions 
stemming from the Relación de Guamanga (1617); a study of 
Joaquín María Ferrer’s 1829 editio princeps as a key moment in 
the modern crystallization of the icon; and a reflection on life 
narration as a discourse produced under institutional coercion. 
Thus, the article proposes to understand Erauso as a cultural 
icon whose biography, as a judicial fable, is inseparable from 
the tensions between law and literature. 

Keywords: Erauso, Monja Alférez, Joaquín María Ferrer, life writing, 
law and literature, Relación de Guamanga.

Recibido: 04/08/2025	 Aceptado: 29/08/2025



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  117

Introducción

La figura de Erauso ha sido objeto de múltiples interpretaciones a lo largo 
del tiempo. Su vida ha sido constantemente recreada, intervenida y reescrita 
en función de distintos marcos teóricos y desde diversos contextos históricos. 
En este ensayo se revisan críticamente las principales aproximaciones a 
su caso, atendiendo principalmente las discusiones sobre el origen de los 
relatos de su vida. Nos interesa construir una aproximación que considere el 
fuerte componente criminal de su figuración, distanciándonos de la lectura 
basada en el sistema de sexo género decimonónico. Mediante el análisis de 
diversas obras, ediciones y manuscritos, mostramos cómo la historia de la 
Monja Alférez ha sido elaborada en la intersección de múltiples tradiciones 
narrativas y debates culturales que han ignorado o desestimado el origen 
de los relatos en torno a su vida que se encuentra en su declaración ante el 
Obispo de Guamanga en el proceso judicial eclesiástico de 1617. El legajo 
que la contiene se titula Relación de una monja que fue huyendo de España 
a Indias y se conoce como la Relación de Guamanga. 

Creemos que es fundamental entender a Erauso en tanto ícono 
cultural, lo que permite analizar la forma en que ciertas figuras históricas son 
reinterpretadas y resignificadas a lo largo del tiempo, articulando tensiones 
ideológicas y valores socioculturales específicos de los contextos de recepción. 
Stephanie Merrim (1990, 1993) aplicó esta categoría al estudio de la figura 
de Erauso, comparándola con Sor Juana Inés de la Cruz y destacando cómo 
ambas transformaron su anomalía en notoriedad. En el caso de Erauso, la 
narración de su vida no solo le permitió alcanzar reconocimiento y fama 
en su época, sino también facilitó su consolidación como una figura que 
sigue generando interpretaciones en la actualidad. Por su parte, Rolena 
Adorno (1996) profundizó el estudio de la formación y circulación de 
íconos culturales en el ámbito colonial hispanoamericano, señalando que 
estos cristalizan eventos históricos significativos en símbolos colectivos que 
responden a necesidades sociales específicas y temporalmente situadas. Esta 
lectura aborda a Erauso como un personaje excepcional de su tiempo y 



118  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

como un ícono continuamente resignificado en función de debates sobre 
criminalidad, género y colonialismo.

Dividimos el presente artículo en tres secciones para facilitar 
la comprensión de nuestros principales planteamientos. En el primer 
apartado hacemos un posible ordenamiento de las profusas publicaciones y 
documentación generada en torno a Erauso entendida como una red opaca 
compuesta por cinco cuerpos de escritura que comparten como origen 
común la Relación de Guamanga. Si bien el panorama que presentamos no 
es exhaustivo, abarca las cinco principales tradiciones textuales y sus obras 
y/o documentos más relevantes. Estos grupos textuales corresponden a i) la 
autobiografía y sus reediciones; ii) los textos oficiales o administrativos del 
siglo XVII; iii) las relaciones impresas que circularon como pliegos de cordel; 
iv) las reescrituras historiográficas y literarias de la vida de Erauso; y, por 
último, v) la profusa bibliografía crítica que se hace cargo de su figura y de 
los textos que la han abordado. Esta categorización obedece a la necesidad 
de ubicar de manera coherente al texto de nuestro interés principal en el 
origen de una red de diversas y complejas tradiciones textuales comunicadas 
entre sí, algunas de las cuales gozan de vigencia en la actualidad. 

En la segunda sección, se dedica especial atención a la edición príncipe 
de Ferrer de la autobiografía atribuida a Erauso (1829) y a la fábula que recrea. 
Sostenemos que dicha intervención editorial es clave en la recepción moderna 
del texto y nos permite problematizar la necesidad de un abordaje crítico 
a la construcción histórica de este ícono cultural. Para ello, se estudian los 
documentos anexados a la obra y el problema de los dos prólogos, destacando 
que el texto nunca ha sido leído/editado de manera aislada, sino junto a una 
serie de textos que condicionan su interpretación y que construye su devenir 
vital entre los polos del crimen y la heroicidad.

En el tercer apartado, se contextualiza la emergencia de la Relación de 
Guamanga y su vínculo con la autobiografía atribuida a Erauso a partir del 
cruce entre ley y literatura para repensar los sentidos que tuvo la narración 
de la propia vida en el siglo XVII en contextos de coerción judicial. La 
declaración que hizo Erauso el 8 de julio de 1617 debe ser entendida 
como un discurso, como una traza de su vida, siguiendo la terminología 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  119

de James Amelang. El contenido autobiográfico de la transcripción de este 
interrogatorio, cuyo modelo es la indagación en tanto figuración posible de 
la verdad (Foucault), está determinado por el contexto institucional en el 
que emergió. Esto quiere decir que, en este caso particular, Erauso construyó 
su vida en la forma de una fábula judicial ante el obispo de Guamanga 
para en efecto salvarla.

1.	 Red opaca en cinco cuerpos de escritura 

Existe una red opaca, “un complejo laberinto manuscrito e impreso a que 
dio lugar la frenética vida del alférez” (Martínez 15). Esto se debe en parte 
a una serie de equívocos en torno al origen de algunos de los documentos 
que refieren su vida, a la discusión en torno a la veracidad y datación de 
los hechos que narran y a las atribuciones erradas de la autoría de algunas 
de las obras. Con el fin de entender los elementos más importantes de 
este tejido discursivo, estableceremos la existencia de cinco cuerpos de 
escritura, o cuerpos documentales principales cuyo origen compartido, 
como estableceremos, es la Relación de Guamanga fechada en 1617.

El primero de estos grupos está constituido por el manuscrito de 
carácter autobiográfico Vida i sucesos de la Monja Alferez…1 publicado por 
primera vez en París por Joaquín María de Ferrer en 1829 con el título 
de Historia de la Monja Alférez. Hay cierto acuerdo en que este se habría 
basado en la copia de Juan Bautista Muñoz2 del cuaderno que guardaba 
Domingo de Urbizu con la narración copiada por Cándido María Trigueros. 
Según esta lectura, no se habría conservado una copia propia del siglo 

1	 Aquí y en adelante respetamos siempre la ortografía original de los textos citados. 
2	 El título completo de este texto es Vida i sucesos de la Monja Alférez, Alférez Catarina, 

Doña Catarina de Araujo doncella, natural de S[an] Sebastián, prov[inci]a de Guipuzcoa. 
Escrita por ella misma en 18 de sept[tiembr]e 1646[sic] bolviendo de las Indias a España 
en el Galeon S[an] Josef, Capitan Andrés Oton, en la flota de N[uev]a España, General 
d[on] Juan de Benavides, General de la Armada Tomas de Raspuru, que llegó a Cadiz 
en 18 de Noviembre 1646. Este manuscrito se conserva en la colección Juan Bautista 
Muñoz, de la Real Academia de la Historia de Madrid (XVIII, A-70, fols. 206r-238v.).



120  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

XVII del manuscrito. Sin embargo, la investigación más reciente en torno 
a este problema (Martínez 2021) revela que a finales del siglo XVII un 
humanista sevillano anónimo dejó tres copias del texto y que sin duda la 
primera, su estado más antiguo, es una copia asimismo del cuaderno de 
Urbizu3. Según Miguel Martínez, el famoso manuscrito de Trigueros no 
sería otro que la tercera copia, o el tercer estado del manuscrito, al que él 
habría tenido acceso en la Biblioteca Colombina donde se conserva hasta 
ahora, pero del que no fue ni copista ni autor. 

Entre las ediciones contemporáneas de esta obra destacan tres. En primer 
lugar, la de Rima de Vallbona, del año 1992, en la que rescata el nombre 
original del manuscrito: Vida i sucesos de la Monja Alférez. Autobiografía 
atribuida a Catalina de Erauso. Incluye un apéndice documental que contiene 
manuscritos, relaciones y referencias a obras historiográficas y literarias. 
Una segunda edición relevante es la de Ángel Esteban, del año 2002, que 
se basa igualmente en la de Ferrer, e incorpora las anotaciones de Vallbona 
y una introducción en la que analiza asuntos vinculados a las discusiones 
en torno al género sexual, al género literario y al modelo de la picaresca. 
Por último, en mayo de 2021, Clásicos Castalia publicó la obra al cuidado 
de Miguel Martínez con el título de Vida y sucesos de la Monja Alférez. Se 
basa en el manuscrito que se encuentra en el Archivo de la Catedral de 
Sevilla, en tanto en su opinión corresponde al testimonio más antiguo y el 
menos elaborado de la obra. 

El segundo cuerpo documental identificado corresponde a una 
serie de textos que podríamos denominar ampliamente como oficiales o 
administrativos del siglo XVII. El lugar central de esta colección lo ocupa 
una petición de entretenimiento y ayuda de costas por el servicio militar 
prestado en las Guerras de Arauco, fechado en 1626, que corresponde a una 
probanza de méritos y servicios. Existe un segundo expediente que aborda el 
asalto y posterior encarcelamiento que sufrió Erauso en Pamplona. Además, 
se conserva una serie de documentos fechados en 1630, correspondientes 

3	 Las dos primeras publicadas por Pedro Rubio Merino en 1996 y una tercera (perteneciente 
a la Biblioteca Colombina) incorporada por Miguel Martínez en el análisis textual 
que incluye en el apéndice de su reedición de 2021, pp. 299-331.



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  121

a solicitudes para volver a Las Indias. Estos tres expedientes se encuentran 
actualmente en el Archivo General de Indias (documentos escogidos n.º 
87). Por último, se conservan asimismo solicitudes de cobro de la renta 
concedida por Felipe IV fechados en 1639 (custodiados en el Archivo 
General de la Nación en México)4 y documentación en torno a pleitos 
sobre su herencia en el Archivo General de Gipuzkoa5. Es llamativa la 
poca presencia que ha tenido la Relación de Guamanga en particular y la 
documentación judicial en torno a Erauso en general en los estudios sobre 
el personaje de nuestro interés. Esto pese a que en efecto constituyen los 
primeros relatos en torno a su vida6. 

El tercer grupo de textos comprende las variadas relaciones impresas 
que circularon en el siglo XVII como pliegos de cordel o impresos efímeros. 
Gabriel Andrés (“Construcciones autobiográficas” 2015) ha comprobado 
la existencia de al menos diez pliegos publicados entre 1618 y 16537 
ordenados en 

dos nódulos cronológicos que concentran el interés de impresores y de públicos 
lectores-oidores en sintomática convergencia de intereses. El primero, hacia 
1625, con un ciclo de pliegos centrados en la vuelta de Catalina de Erauso 
desde América a España […], el segundo, hacia 1653, con otro ciclo de pliegos 
que parecen reeditar en parte los anteriores y tratan, además, la etapa final de 
la biografía de esta “varonil muger” en México. (165)

4	 AGN Indiferente Virreinal, caja 2155, exp. 40. Transcrito en Martínez 288-293.
5	 Fondos judiciales, Audiencia del Corregimiento de Gipuzcoa, Justicia, Escribanía de 

Lecuona, pleitos civiles, año 1649. Transcrito por Martínez (293-297).
6	 Una excepción notable, como veremos, corresponde al estudio de Miguel Martínez. 

También lo es el de Paola Uparela, específicamente en torno al Auto, fechado el 9 
de julio de 1617, que acompaña la declaración y que certifica la calidad de mujer de 
Erauso. Por otra parte, es más que probable que los sucesivos crímenes de los que 
se acusó a Erauso en distintas ciudades del Virreinato del Perú, y por los que fue 
procesado y en algunos casos sentenciado, si seguimos y creemos los contenidos de 
la denominada autobiografía, deben haber dejado huellas documentales. Hasta el 
momento, lamentablemente, las desconocemos, salvo la copia de la declaración que 
Erauso hiciera en 1617 ante el Obispo de Guamanga. 

7	 En el estudio de Andrés aparecen identificados estos diez pliegos y los datos conocidos 
de sus existencias, apariciones y reediciones (173-176).



122  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

El primero de estos pliegos fue impreso en 1618 en Sevilla por el 
célebre impresor Juan Serrano de Vargas y se titula Capítulo de una de las 
cartas que varias personas enviaron desde Cartagena de Indias a algunos amigos 
suyos a las ciudades de Sevilla y Cádiz. En que dan cuenta cómo una monja 
en hábito de hombre anduvo gran parte de España y de Indias…8. Entre los 
múltiples impresos conservados o referidos destacan la Relación verdadera… 
y la Segunda relación la más copiosa… (Simón Faxardo, 1625). Existe, 
asimismo, una Segunda relación de los famosos hechos… (Juan de Cabrera, 
1625). En México en 1653 se reeditaron las dos primeras a propósito de la 
muerte de Erauso y se sumó Última y tercera relación (Hipólito de Rivera, 
1653). El Capítulo de una de las cartas… constituye el primer impreso en 
torno a la vida de Erauso y está fuertemente relacionado con la Relación de 
Guamanga, aunque pierda las formas propias del lenguaje legal abundantes 
en este último, ya que ambos corresponden, como veremos, a contenidos 
filtrados de un proceso judicial mayor. 

El cuarto cuerpo textual al que queremos referirnos está constituido 
por las constantes reescrituras de la vida de Erauso. Estas adquieren las 
formas de la historia como en el capítulo XXXII de la Historia General de 
el Reyno de Chile. Flandes Indiano de Diego de Rosales de 1674 (editado 
por Benjamín Vicuña Mackenna en 1878) y en La Monja Alférez de Diego 
Barros Arana (1872) o asumen claves abiertamente literarias. Mencionaremos 
solo las más relevantes, cuya tradición se inaugura con el drama La Monja 
Alférez de Juan Ruiz de Alarcón atribuido erróneamente y con insistencia a 
Luis Pérez de Montalbán9. Otra obra relevante del mismo siglo corresponde 

8	 El mismo Andrés publicó en 2014 una transcripción completa de los dos primeros 
pliegos sevillanos: el de 1618 (Capítulo de una de las cartas… publicado por Juan 
Serrano de Vargas) y el de 1625 (Relación verdadera de las grandes hazañas… publicado 
por Simón Fajardo). Belinda Palacios en su artículo “Vidas populares…” ha analizado 
comparativamente los pliegos sevillanos y ha propuesto que constituyen una pista 
sólida de la proveniencia de la autobiografía, además de ponderar el impacto que este 
tipo de publicación tuvo en la época respecto del conocimiento que circuló sobre la 
figura de Erauso. 

9	 Germán Vega García-Luengos sostiene que “las pruebas aportadas deben ser suficientes 
para resolver sobre la propiedad artística e intelectual de La monja alférez, tanto por la 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  123

a Las aventuras del bachiller Trapaza, (1637) de Alonso Castillo Solórzano. 
Posteriormente, en los siglos XIX, XX y XXI y en distintas claves genéricas 
la Monja Alférez como ícono cultural es abordada de manera explícita. Por 
ejemplo, en el siglo XIX, Thomas de Quincey publicó en Tait’s Edinburgh 
Magazine (1847) “The Nautico-Military Nun of Spain”, texto que más tarde 
elaboró como la novela The Spanish Military Nun (1854). En América Latina 
la historia de Erauso fue incorporada en discursos nacionales emergentes a 
través de textos como “El alférez Alonso Díaz de Guzmán” (1848) de José 
Victorino Lastarria y también se encuentra en la tradición de la parodia 
histórica. Ricardo Palma, en sus famosas Tradiciones peruanas resignifica 
su figura dentro de un proyecto de reconstrucción de la memoria nacional 
peruana en el texto “A iglesia me llamo”. Algunas de las obras contemporáneas 
más relevantes que vuelven sobre esta figura son La monja alférez (1992) de 
Domingo Miras, La monja alférez. Drama en cuatro actos y en verso (1999) 
de Juan A. Mateos, La Monja Alférez. La juventud travestida de Catalina 
de Erauso (2004) de Ricard Ibáñez, Catalina, mi padre (2004) de Gloria 
Durán y Confesiones de la Monja Alférez (2005) de Juanita Gallardo. Destaca 
entre todas la de publicación más reciente, Las niñas del naranjel (2023) 
de Gabriela Cabezón Cámara, debido a la relectura que propone en torno 
a la vinculación entre los procesos de colonización y conquista del siglo 
XVII y la crisis socioambiental contemporánea. El dislocamiento que ejerce 
esta novela respecto de la tradición es fundamental, en tanto revierte el 
relato biográfico marcado por el sino criminal de Erauso, inaugurado en la 
Relación de Guamanga, por el de quien termina dando la espalda al proyecto 

variedad de los aspectos contemplados –desde los documentales a los estilísticos–, como 
por la capacidad de persuasión de una buena parte de los datos que se han barajado. 
Por otra parte, en su manejo se ha intentado evitar todo lo que supusiera valoración 
subjetiva, para basar las argumentaciones sobre hechos contantes y sonantes, o sobre 
resultados de análisis de estilometría y testimonios claros de intertextualidad. Los aportes 
de todos ellos resultan contundentes en su unanimidad a favor de Ruiz de Alarcón; 
mientras que Pérez de Montalbán solo cuenta con el aval de su nombre al frente de 
una copia antigua del texto, de la que luego copiaron otras, hasta sumar las cuatro 
que se conservan; de su escaso valor probatorio se han presentado los testimonios de 
bastantes otros casos de atribuciones espurias en su favor por los mismos años” (125).



124  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

imperial de la corona española ensayando nuevas formas de vinculación no 
extractivas con la realidad americana.

Un último cuerpo de documentos o agrupación de escrituras que 
abordan la figura y la vida de Erauso, lo constituye la abundante bibliografía 
crítica publicada. En los últimos treinta años encontramos al menos dos 
grandes ejes de discusión: la cuestión de su identidad de género y las 
reflexiones en torno al género textual de la llamada autobiografía. Respecto 
de la cuestión de género y sexualidad, podemos sugerir que, de acuerdo 
con diferentes categorías teóricas y momentos históricos, en Erauso se han 
propuesto distintas interpretaciones, tales como mujer notable o ejemplar 
(Cano Roldán), travesti (Rocha), lésbica (Velasco), queer (Uparela) y 
trans (Vicente). Beatriz Ferrús, por su parte, ha postulado que la lectura 
de Erauso sigue estando mediada por consideraciones propias del siglo 
XIX, las que establecen categorías de género estrictamente diferenciadas. 
Francine Masiello propone que la expresión de género de Erauso obedece 
a una masculinización estratégica y Cathy Rex sostiene que el personaje 
desgeneriza (ungenders) el propio sistema sexo genérico. 

Respecto del segundo eje de discusión, en el que este artículo se 
inscribe, sin duda, se ha reconocido una relación entre la figura de Erauso y 
su escritura desde géneros tradicionales tales como la escritura de soldados, 
la picaresca y la escritura conventual (Rodríguez). Lamentablemente, pese 
a la amplia red textual y documental existente sobre el Alférez, la mayoría 
de los estudios han centrado su atención en la relación autobiográfica. En 
ese sentido, consideramos fundamental retomar los planteamientos de 
Goldmark, quien, a partir de su análisis de documentos como el expediente 
de méritos y servicios, plantea que, siguiendo las convenciones textuales 
y sociales propias de este género, su discurso biográfico no debería ser 
pensando en clave de un yo individual y transgresor, sino, más bien, como 
el de un sujeto moldeado por la lógica administrativa del imperio español. 
Según este autor, este tipo de escritos presentan a Erauso como un vasallo 
ejemplar, cuyo servicio en las Indias debía ser recompensado, sin enfatizar 
en su experiencia de género desde un lugar anómalo. Respecto de los 
trabajos publicados recientemente, el mayor aporte filológico, bibliográfico y 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  125

teórico, lo constituye la amplia investigación de Miguel Martínez publicada 
como introduccion biográfica y crítica a su reedición de Vida y sucesos. Allí 
aborda la vida textual de Erauso, la ilusión biográfica, la relación entre 
género e historia y reflexiones en torno al problema de las vidas coloniales. 
Especialmente relevante es su referencia a la importancia de las convenciones 
generales y los marcos jurídicos específicos que regularon la práctica de la 
narración de la propia vida en el siglo XVII y que explican, en gran medida, 
la emergencia y sentido de un texto como la Relación de Guamanga. Por 
ello, este trabajo en gran medida es deudor de aquel. 

2.	 La invención de Ferrer: la fábula Erauso y el 
problema de los dos prólogos 

El texto principal sobre la vida de Erauso, el más conocido y de mayor 
circulación en la actualidad, es sin duda Historia de la Monja Alférez, doña 
Catalina de Erauso escrita por ella misma publicado en 1829 (París) por 
Joaquín María de Ferrer en la imprenta de Julio Didot10. Este se refiere de 
la siguiente manera a su trabajo y a Erauso: 

porque no puedo menos que confesarlo á ley de buen editor y padre adoptivo, 
por su bizarría y denuedo, por el trabajo que me ha costado resucitarla, por 
decirlo así, á pesar de sus horribles vicios no he podido menos de cobrar cariño 
á esta muger singular. (xlix)

La obra que el editor y “padre adoptivo” de “esta muger singular” 
publica justamente construye una (auto)biografía criminal, lo que Ferrer 
denomina una vida encadenada de vicios. Esta narra cómo en hábito de 
hombre emprendió una vida errante por España y las Indias, cambiando 

10	 Aunque no abunda la información sobre José María de Ferrer posiblemente fue un 
militar liberal, miembro del Partido Progresista y del círculo de liberales españoles 
exiliados en Francia luego de la restauración absolutista. Publicó asimismo una edición 
del Lazarillo de Tormes en 1827. 



126  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

contantemente de amo, de oficio y de nombre (Catalina de Erauso, Pedro 
de Orive, Francisco de Loyola, Alonso Díaz Ramírez de Guzmán, Antonio 
Erauso) para evitar ser reconocido y para huir de las consecuencias judiciales 
de la seguidilla de crímenes que fue sembrando en su vida.

Pese a la extensión del resumen que incluiremos a continuación, nos 
parece fundamental incorporarlo para entender a qué tipo de narración y 
personaje nos enfrentamos. La obra puede ser dividida en cinco núcleos 
principales o secuencias narrativas: el primero corresponde a su vida infantil 
y juvenil en España; el segundo a su viaje a Las Indias y sus primeros 
altercados en el Perú; el tercero, a su participación en Las Guerras de Chile; 
el cuarto a su regreso al centro del virreinato y su encuentro con el Obispo 
de Guamanga; y el quinto a su regreso a España.

Un resumen posible de la fábula que narra el discurso de su vida es 
que “doña Catalina de Erauso” (como indica la Historia…, 1) nació en 
Guipuzcoa, en una familia de tradición militar, ingresó a corta edad al 
convento de San Sebastián el Antiguo y años más tarde, antes de profesar, 
huyó. Transformó su hábito en uno de varón, para lo que hurtó tijeras, aguja 
e hilo y, además, se cortó el cabello. Vivió en varias ciudades españolas, sujeto 
a diversos amos, evitando el reconocimiento por parte de sus familiares11. 

La segunda secuencia narrativa da cuenta de cómo después de algunos 
años en España embarcó hacia Las Indias, donde terminó trabajando en Perú 
como ayudante de mercader. Se instaló a cargo de una tienda de su amo 
en Zaña donde hirió a un alguacil de apellido Reyes y a su acompañante, 
por lo que fue finalmente encarcelado. Asimismo, contrajo compromiso 
de matrimonio con Beatriz Cárdenas (amante de su amo), pero se negó 
finalmente a casarse y pese a que su amo lo reubicó en Trujillo lo encontraron 
sus enemigos de Zaña y terminó matando al que había herido antes, por 
lo que fue nuevamente apresado. 

El tercer núcleo narra cómo más tarde asentó plaza de soldado para 
ir a Chile. Se encontró con su hermano, el capitán Miguel de Erauso, sin 

11	 Aunque el uso de nombres y pronombres masculinos y femeninos oscila en la obra, 
optamos aquí por referir al personaje de nuestro interés como Erauso y a los pronombres 
masculinos.



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  127

ser reconocido por este. Fue desterrado por el Gobernador al presidio (la 
plaza de) Paicaví consiguiendo el grado de Alférez por recuperar la bandera 
de su compañía. Participó en la famosa batalla de Purén y se hizo cargo de 
la compañía varios meses, pero no fue designado como Capitán por haber 
ahorcado a un indio cristiano, Francisco Guispiguarha. Asesinó en duelo a 
dos hombres y a su propio hermano sin saberlo. Escapó a Tucumán, cruzando 
la cordillera a caballo y después a pie al borde la muerte. Se comprometió 
en matrimonio con la hija de una acomodada mestiza, pero huyó a Potosí 
y después a La Plata y a Charcas. En un altercado en La Paz mató a un 
hombre, viéndose nuevamente en la obligación de huir. 

La cuarta secuencia expone su unión a una expedición militar contra 
los holandeses que amenazaban las posesiones españolas en el Pacífico y 
de cómo de regreso en Cuzco, asesinó en duelo a un hombre apodado el 
nuevo Cid, quedando gravemente herido. Buscó refugio en Guamanga 
(actual Ayacucho, Perú), donde, al ver su situación comprometida, le narró 
al obispo de la ciudad la historia de su vida, revelando ante él su estado, es 
decir, su condición de mujer y de virgen. Este, sorprendido por su historia, 
le ofreció protección. Fue trasladado a Lima, donde su caso se hizo conocido 
en los círculos eclesiásticos y políticos. 

Finalmente, viajó de regreso a España. En la península, su historia llegó 
a la corte y se presentó ante el rey. Narra como aportó la documentación 
solicitada por el Consejo de Indias, como solían hacer los soldados, obteniendo 
reconocimiento económico por sus hazañas. Posteriormente, viajó a Italia, 
donde fue recibido por el Papa Urbano VIII en Roma. La obra termina 
con la famosa escena en que unas damiselas napolitanas la llaman señora 
Catalina y la feroz respuesta de Erauso que ofrece, “cien cuchilladas á quien 
las quisiere defender” (118).

Destaca, incluso en este breve resumen, la estructuración de la trama 
como un relato de viajes y la narración picaresca de la vida, pero sobre todo 
la seguidilla de actos criminales que van a determinar ese movimiento entre 
territorios, oficios y amos que deviene en la huida constante del criminal, ya 
que ante cada asesinato se muestran secuencias de escenas de persecución, 
refugio en conventos e iglesias, encarcelamiento, sentencias de muerte y/o 



128  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

absoluciones de último minuto. Va a ser entonces la vida criminal la que 
va a marcar el ritmo del relato y este a su vez estará determinado, como 
veremos, tanto por los géneros propios en los que se narraba la vida en el 
siglo XVII, como por el género que originará toda la producción escrita 
por y sobre Erauso: la declaración judicial. 

Es relevante destacar que la primera edición de la obra, fechada 
en 1829 y que tantos trabajos le tomó a Ferrer resucitar, como la misma 
portada advierte, ilustra con notas y documentos la autobiografía atribuida 
a Erauso. Entre estas se encuentra, además del prólogo del editor, un 
retrato de Catalina de Erauso hecho según Ferrer, por Francisco Pacheco 
en 163012. Además, aparecen las notas finales del manuscrito atribuido a 
don Cándido María Trigueros. Estas comienzan señalando que “no pasa 
de aquí un cuaderno que me mostro el Capitán D. Domingo de Urbizu 
[…] y otro impreso en Madrid año de 1625”, obedeciendo a fórmulas de 
verosimilitud propias del período.

En el apéndice del libro, hay siete documentos: el primero es la partida 
bautismal de doña Catalina de Erauso; el segundo las partidas compulsadas 
de los libros del convento de monjas dominicas de San Sebastián el Antiguo; 
el tercero corresponde al expediente relativo a sus méritos y servicios que se 
encuentra en el archivo de Indias en Sevilla13; el cuarto es el fragmento de un 
compendio historiográfico del doctor Lope Isasti en que se refiere a Erauso; 
el quinto una carta del almirante Tomás de Larraspuru, en cuyo buque 
“venia embarcada Doña Catalina de Erauso” (163): el sexto corresponde a 
un fragmento de la relación de Juan de Benavides sobre el enfrentamiento 
con los holandeses en 1628; y el séptimo es una cronología y cómputo del 
tiempo que pasó Erauso en sus correrías por Europa y América. Al final 
del apéndice se incluye la obra La Monja Alférez que Ferrer atribuye a Don 
Juan Pérez de Montalbán. 

12	 Perteneciente a la colección de Bertholdo Shepeler, en Aquisgran, Alemania, del 
cual el editor sacó una copia “para hacerle grabar y ponerle al frente de la historia de 
esta muger singular que iba a publicar” (xxxvi), y de este retrato procede entonces el 
grabado de M. Fauchery incluido en el libro.

13	 Este expediente está acompañado por la información sobre un apresamiento que 
habría sufrido a manos de franceses en el Piamonte por considerarlo un espía. 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  129

Si atendemos a esta característica, la inclusión de apéndices documentales 
en las continuas ediciones de esta obra, “todos á la verdad son necesarios 
mas que en ningun otro caso para presentar al publico la historia de esta 
heroina singular” (xxxvii) como sostiene Ferrer, podríamos establecer 
una verdadera tradición en la que se puede revelar el estatus ambiguo del 
texto respecto de su autonomía en tanto obra autobiográfica. Es más, la 
inclusión de la palabra historia en el título de la obra, en desmedro del 
título original del manuscrito que es Vida i sucesos, ejerce un dislocamiento 
que separa la obra de su tradición textual, la propia del siglo XVII, y la 
vincula con otra tradición, la historiográfica decimonónica que supone 
necesaria la referencia explícita a fuentes documentales y su inclusión en 
largos apéndices documentales. 

Un elemento relevante y que no ha sido atendido por la crítica 
especializada, es que en la segunda edición que hizo Ferrer de la obra 
(Barcelona: Imprenta de José Tauló, 1838) reimprime solo una parte del 
prólogo de la primera edición. Esta segunda versión es la más conocida 
y la que se suele reproducir en las reediciones de la obra. Algunos de los 
aspectos que Ferrer incluye en la primera parte de este paratexto es la 
idea de que Erauso era una excepción, en tanto portento de la naturaleza, 
anomalía, prodigio, monstruo y criminal. En definitiva, correspondería a 
un antimodelo de conducta. En el contexto de la defensa del acceso a la 
educación de las mujeres sostiene que no hay diferencia entre un héroe y 
un gran criminal, en la medida en que ambos serían respuestas posibles 
pero opuestas. Esta oscilación entre criminalidad y heroicidad parece ser 
una marca indeleble en la configuración de Erauso en tanto ícono cultural, 
es decir, personaje histórico cuya vida ha sido continuamente objeto de 
actualizaciones y reapropiaciones hasta la actualidad. 

La segunda parte del prólogo, la que desaparece en la edición de 
1838, se centra en lo que podríamos denominar problemas de verosimilitud, 
por lo que explica la inclusión de los diferentes documentos anexados a 
la obra. Ferrer narra cómo supera su primera sospecha, ya que sostiene 
que “habiéndole leido, confieso sencillamente que me pareció fábula, una 
novela compuesta bajo el nombre de un personaje imaginario que jamás 



130  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

habia existido en el mundo” (xvii). Gracias a las referencias de la obra de 
Gil González Dávila y las averiguaciones que se realizarán en el Monasterio 
de los Dominicos en San Sebastián y en el Archivo General de Indias 
concluye que el manuscrito “llevava en sí impreso el sello de la verdad” 
(xxiii). Sin embargo, sostiene que la persona que vivió y escribió su vida no 
fue Catalina de Erauso, sino una mujer que habría usurpado su identidad, 
ya que “esta muger peregrina no es la verdadera doña Catalina de Erauso, 
cuya historia conoció y cuyo nombre usurpó”14. Más aún, sostiene que esa 
mujer seguramente ocultó su identidad debido a que debió haber cometido 
un crimen atroz conocido públicamente. 

¿Seria inverosímil presumir que manchada con alguno de aquellos crímenes, 
cuya atrocidad no halla ni perdon delante de las leyes, ni compasion entre 
los hombres creyó necesario ocultarle siempre? Admitida esa idea por via de 
hipótesis ¿no es probable que el suceso fuese ruidoso, y que ella creyese que 
en cualquiera tiempo su verdadero nombre despertaria la memoria de él, y 
con esta el peligro de su vida y de su afrenta? (xliv) 

Nos parece que, si bien la hipótesis de Ferrer es probablemente 
incorrecta, primera prueba de ello sería que no la incluyó en la segunda 
edición de la obra, apunta correctamente a la condición criminal como motor 
del desplazamiento identitario construido textualmente en la Historia… 
Esta recoge en parte los ejes más relevantes de las tradiciones textuales que 
le anteceden, tanto de la literatura de cordel, como de las obras literarias 
del siglo XVII, pero destacando entre todas, la Relación de una monja que 
fue huyendo de España a Indias.

Aunque los desajustes cronológicos que Ferrer apunta han sido 
aclarados de manera consistente en investigaciones recientes (Martínez) nos 
interesa subrayar por lo menos dos asuntos antes de cerrar este apartado: es 

14	 Según Ferrer, usurpó el nombre de la hermana desaparecida de Miguel de Erauso, 
obteniendo de él todos los detalles para sostener esta mentira durante los años venideros. 
Prueba de ello también sería que nunca volvió a su ciudad natal, donde podría haber 
sido descubierta, pese a haber estado varios años en España. 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  131

en la versión de Ferrer donde Erauso y su expresión de género adquieren 
categoría de anormalidad, por sobre interpretaciones anteriores, propias 
de la cultura barroca, vinculadas a la idea de prodigio. Por otra parte, es 
también en la edición príncipe de Ferrer donde se consolidan algunas de 
las confusiones con mayor perdurabilidad en torno a la vida de Erauso y la 
atribución de autorías actualmente rechazadas, tales como la de Cándido 
María Trigueros del manuscrito y el drama La Monja Alférez a Pérez de 
Montalbán. De este modo, el proceso de cristalización que ofrece Ferrer de 
este ícono cultural, siguiendo la terminología de Adorno, va a ser el origen 
de unas interpretaciones que sobre todo solapan las del propio siglo XVII, 
tanto las autorías de las obras y manuscritos como de las interpretaciones 
posibles de la vida de la llamada Monja Alférez. En este sentido, el rescate 
y análisis de la Relación de Guamanga se vuelve una tarea urgente, ya que 
permite construir lecturas que obliteran en parte la mediación editorial 
decimonónica de Ferrer. 

3.	 Ley, literatura y (auto)biografía en el siglo XVII:  
la Relación de Guamanga

La primera versión escrita de la vida de Erauso que se conoce corresponde 
a la transcripción de una declaración judicial. Este manuscrito conocido 
como la Relación de Guamanga reproduce una confesión hecha por Erauso 
frente al obispo Agustín de Carvajal como parte de un proceso abierto por 
un tribunal eclesiástico en 1617. Es evidente que la primera fijación de una 
versión sobre su vida es inseparable del contexto del que surge. Por este 
motivo es relevante analizarla considerando su emergencia como narración 
obligada de la propia vida ante la autoridad de la ley.

Es importante destacar que este texto no fue producido en una instancia 
excepcional. Es más, su existencia está inextricablemente vinculada a las 
condiciones de aparición de la escritura de la vida como tipología discursiva. 
Algunas de sus manifestaciones más relevantes son tan diversas como las 
relaciones de servicio, las que para Nicolás Mateos “se han considerado 



132  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

uno de los modelos fundamentales a la hora de comprender el origen de la 
manera de concebir la redacción de una autobiografía en esta época [s. XVI 
y XVII]” (605), la hagiografía, la autobiografía, incluyendo la popular, y la 
picaresca. Según Martínez el siglo XVII constituye “un período de verdadera 
expansión de las escrituras del yo” (48). Además, y esto es de particular interés, 
las diversas tradiciones literarias relacionadas con la escritura de la propia 
vida, en este período, están vinculadas asimismo con el relato construido 
en primera persona frente a la autoridad, por ejemplo, por parte del reo 
como acto exigido en un contexto de coerción institucional. El caso que 
nos ocupa demuestra claramente este vínculo entre la declaración judicial, 
en este caso la Relación de Guamanga y la autobiografía atribuida a Catalina 
de Erauso, en tanto obra literaria.

El tipo de relato de contenido autobiográfico al que nos referimos no 
obedece a la definición clásica del género fijada por Philippe Lejeune como 
un “relato retrospectivo en prosa que una persona real hace de su propia 
existencia, poniendo énfasis en su vida individual y, en particular, en la 
historia de su personalidad” (50). Además, el propio autor subraya que su 
definición no pretende abarcar el período anterior a 1770. Por otra parte, 
el tipo de texto que nos ocupa se distancia de las escrituras autobiográficas 
que obedecen, en términos generales y de maneras también diversas, a la 
intención y el deseo de dar cuenta de sí. Desde esta perspectiva, no se puede 
homologar el género de la vida del antiguo régimen al género moderno de 
la autobiografía, pese a sus evidentes puntos de encuentro y que el segundo 
es una deriva del primero.

Lejos de esta definición, la Relación de Guamanga puede ser conceptualizada 
como parte de las denominadas escrituras provocadas esto es, “autobiografías 
circunstanciales o indirectas, como las historias de vida que se narraban 
como testimonio oral en los tribunales de justicia” (Amelang 41). Para James 
Amelang los ejemplos emblemáticos de este tipo de textos son los relatos 
denominados como trazas de vida que las personas acusadas de delitos 
tales como la herejía debieron construir oralmente en los tribunales de la 
inquisición. Discursos que a su vez se pueden entender de manera general 
como egodocumentos, siguiendo la terminología propuesta por Jacques 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  133

Presser (cit. en Dekker), es decir, como textos en que emerge en primera o 
en tercera persona la escritura centrada en un sujeto, que, además, contiene 
manifestaciones autobiográficas. 

Algunas características de las trazas o discursos de la vida están 
claramente estipulados, como ha señalado Luis Loriente Torres: 

los manuales de la inquisición española [que] no solo mencionan esta práctica, 
sino que la regulaban e incluso la fomentaban. Sabemos de la existencia de este 
tipo de declaraciones desde los primeros años de la Inquisición […] En ellas 
se establece una serie de preguntas cerradas para la primera comparencencia 
del reo tales como nombre, edad, oficio, vecindad. (184) 

A partir de las Instrucciones de 1591 el reo asimismo es “preguntado 
por el discurso de su vida, (diga) que nació en tal pueblo, etc. Declare 
dónde se ha criado y las partes donde ha residido y con quién ha tratado y 
comunicado, todo por muy extenso y muy particularmente” (cit. en Loriente 
Torres 184). Loriente Torres puntualiza que “la traza es literalmente lo que 
dice ser, un trazado (una línea) y lo que es trazado es un camino, no una 
personalidad” (186). 

Es relevante pensar en la indagación como figuración de la verdad, 
como su historia externa. Asimismo, como nueva forma del ejercicio del 
poder cuyo origen radica en las formas jurídicas y que se transformará 
a partir del siglo XII en la forma general del saber. Como ha sostenido 
Michel Foucault 

el modelo –espiritual y administrativo, religioso y político, manera de gestionar, 
vigilar y controlar las almas– se encuentra en la iglesia: indagación entendida 
como mirada tanto sobre los bienes y las riquezas como sobre los corazones, 
los actos, las intenciones, etcétera. Este es el modelo que será recobrado en el 
procedimiento judicial. El procurador del rey hará lo mismo que los visitantes 
eclesiásticos en las parroquias, diócesis y comunidades: procurará establecer por 
inquisitio, por indagación, si hubo crimen, cuál fue y quién lo cometió. (85)



134  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

Esta reflexión es particularmente relevante si atendemos al carácter 
ficcional de este tipo de discursos, las trazas de la vida, apuntando a que ese 
camino corresponde a la idea de la trama, es decir, a la forma en la que los 
acontecimientos de la fábula vital, en este caso criminal, son presentados. 
Si bien todo texto, incluso los de corte historiográfico, están atados a las 
leyes de la ficción, como ha sostenido convincentemente entre otros Hayden 
White, lo propio ocurre con la autobiografía, o los textos que poseen algún 
grado de contenido autobiográfico. 

Paul de Man ha abordado este problema sosteniendo la siguiente 
pregunta:

¿No será que la ilusión referencial proviene de la estructura de la figura, es 
decir, que no hay clara y simplemente un referente en absoluto, sino algo 
similar a una ficción, la cual, sin embargo, adquiere a su vez cierto grado de 
productividad referencial? (113)

Desde esta perspectiva, la autobiografía más que un género se entiende 
como una figura de lectura que puede darse en múltiples tipos de texto 
y que está determinada por una estructura especular que alude más que 
a la relación autor/sujeto a una estructura lingüística, a un discurso de 
autorrestauración determinado por el tropo de la prosopopeya que consiste 
“en dar voz o rostro por medio del lenguaje” (118), y que se ocupa del 
“conferir y el despojar de máscaras, del otorgar y deformar rostros, de figuras, 
de figuración y de desfiguración” (116), en definitiva, de la construcción de 
una trama identitaria posible, verosímil y que obedezca, podríamos agregar 
en este caso, a las necesidades institucionales del aparto judicial. 

Nos interesa particularmente el planteamiento de De Man quien, 
leyendo a Lejeune, aborda y problematiza la idea de que “el lector se 
convierte en juez, en poder policial encargado de verificar la autenticidad 
de la firma y la consistencia del comportamiento del firmante” e incluso que 
la actitud del lector “toma de nuevo un carácter de autoridad trascendental 
que le permite convertirse en juez del autobiografiado”(114) en tanto 
lleva el problema al terreno de lo performativo, a la promesa contractual 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  135

que se vincula con la autoridad política y legal. Si bien es cierto que la 
discusión en torno al problema del referente de la autobiografía es estéril, 
nos parece interesante que, sin dejar de atender su carácter ficcional, e 
incluso de asumir ese referente como producto del proceso de figuración 
autobiográfica, retomemos la idea del lector en tanto juez, ya que nos 
permite vincular esta reflexión con discursos de contenido autobiográfico 
anteriores al romanticismo que son los que en efecto van a determinar en 
parte las derivas del género.

En ese sentido, y como ha señalado Nicolás Mateos interrogando el 
lugar incómodo de la autobiografía entre la historia y la literatura, siguiendo 
a Pozuelo Yvancos, 

lo que es innegable es que ningún discurso, y mucho menos un género [la 
autobiografía], es un texto donde un yo pueda verse como instancia separada 
del momento de su producción, de su axiología, de su relación con un tú que 
lo interpreta y de los contextos socioideológicos que afectan esa relación. (cit. 
en Mateos 603)

Ese camino trazado, por tanto, la narración de la trayectoria vital, 
constituye el entramado ficcional de los discursos de la vida que personas 
acusadas de cometer delitos graves tuvieron que narrar de manera oral en 
los tribunales de la inquisición, pero también, como en el caso que aquí 
nos ocupa, en tribunales eclesiásticos.

Esta idea está presente también en estudios que abordan textos 
emanados de otros tribunales. Por ejemplo, en el estudio introductorio que 
Carolina González incorpora en su libro Esclavos y esclavas demandando 
justicia (2014), la autora afirma que en las demandas por conseguir carta 
de libertad o papel de venta pueden leerse retazos autobiográficos que 
expresan los relatos de vida de esclavos y esclavas, además de sostener que “el 
proceso judicial adopta facetas de la narrativa y como tal contiene elementos 
literarios” (38-9). En la misma línea, Alejandra Araya, ha sostenido en diversas 
publicaciones el carácter literario intrínseco a las narrativas judiciales, en 
tanto poseen trama, es decir, una estructura narrativa (“Petronila”). Sostiene 



136  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

incluso que “estos expedientes podrían ser considerados un tipo de ‘novela’” 
(“La fundación” 210).

Estas reflexiones nos acercan al ámbito de investigación en torno a la 
relación que se establece entre derecho y literatura que se ha desarrollado 
en el ámbito académico principalmente a partir de la década de 1980. En 
ese sentido, un marco posible para pensar la Relación de Guamanga como 
pretexto de las vidas de Erauso, es entenderla en tanto fábula judicial (Eltit) 
en relación con la línea de investigación desarrollada que entiende el derecho 
como literatura, es decir, que asume el carácter literario de las narrativas que 
construyen los procesos judiciales. Jerome Bruner ha sostenido no solo que 
“los relatos judiciales tienen estructura narrativa, espíritu de confrontación, 
finalidades intrínsecamente retóricas y están justificablemente expuestos a 
la sospecha” (68), sino también que el espacio judicial puede ser entendido 
como una fábrica de historias, un lugar donde no solo se representan 
identidades, sino que se crean. 

Al principio del prefacio con el que acompaña la reedición de Vida 
y sucesos, Miguel Martínez sostiene que las declaraciones judiciales son 
parte central de la enmarañada urdimbre textual a la que dio lugar la vida 
de Erauso, junto con las relaciones de sucesos, la comedia urbana y las 
memorias autobiográficas (9). Sin embargo, este primer elemento es el que 
ha sido menos examinado en los estudios publicados en torno a los relatos 
de la vida de Erauso. 

El hallazgo de este legajo cuyo título completo es Relación de una 
monja que fue huyendo de España a Indias, resumido como La Relación 
de Guamanga, fue publicado por María Remedios Moralejo en 1995; y 
corresponde al primer relato autobiográfico de Erauso y es una copia del 
siglo XVII custodiada en la Biblioteca Universitaria de Zaragoza15 que 
contiene el 

15	 “La copia, a juzgar por la letra y por las fechas de los otros documentos que la 
acompañan, es del siglo XVII. En todo caso, la nota autógrafa de Lezaún, referida a 
la feria de San Fermín de 1770, la hace anterior al manuscrito de la colección Muñoz” 
(259) comenta Moralejo. 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  137

acta levantada por Francisco Navarrete, escribano de Su Magestad, como 
secretario de la comparecencia e interrogatorio de Catalina de Jesús y Arauxo, 
ante Fray Agustín de Carvajal, primer obispo de Goamanga, en fecha de ocho 
de julio de 1617; y el auto de reconocimiento de su virginidad, fechado al 
día siguiente, nueve de julio, tras el examen practicado por cuatro parteras. 
(Moralejo 254) 16

Como sostiene Moralejo “el estilo de la narración es puramente 
administrativo” (254), sin embargo, el nombre de quien declara, Catalina 
de Arauxo, como el contenido autobiográfico del relato presente en la 
declaración se relacionan inequívocamente con la Historia de la Monja 
Alférez publicada en 1829 por Ferrer.

Vida y sucesos… (2021) refiere explícitamente el momento en que 
Erauso declara ante el obispo y el examen al que fue sometido. La forma 
en que lo hace evidencia que el texto corresponde a una declaración en el 
contexto de un proceso seguido en un tribunal. Es esta confesión ante el 
obispo el lugar de enunciación de la totalidad de la autobiografía. Uparela 
ha notado que “la primera oración de la confesión ante el obispo coincide 
estructural y temáticamente con la primera línea de la Historia” (59). Pese 
a lo extenso de la siguiente cita, su transcripción es central para identificar 
las marcas textuales que lo evidencian:

A la mañana a las diez me hizo llevar a su presencia. Preguntome en forma 
quién era, de dónde, hija de quién. Fui respondiendo. Apartome un poco y 
preguntome si era monja y la causa y modo de la salida del convento. Díjesela. 
Porfiome con preguntas sobre esto porque no se podía a ello persuadir. 
Tornome a decir que le dijese la verdad, que ya vería yo que podía fiarme. 
Díjele: ‘Ilustrísimo señor, no hay más que lo que he dicho y si vuestra señoría 
ilustrísima es servido, nombre personas honestas que me vean, que llana estoy’. 

16	 Miguel Martínez incluye la transcripción íntegra en el apéndice de su edición de 
Vida y sucesos… (193-203) cuyo original se custodia en la Biblioteca General de la 
Universidad de Zaragoza. Fondo Antiguo, ms 282 (olim 140), fols. 230-237. Las 
próximas citas textuales, provienen de esta transcripción.



138  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

Él se quedó suspenso y dijo: ‘No quisiera que después se viese en vergüenza’. 
Dije: ‘No, señor, segura estoy’. Fuese su ilustrísima y cerró con llave por su 
mano la puerta del oratorio donde quedé y llevósela. Así me dormí. 
Como a las cuatro de la tarde el mismo señor obispo abrió la puerta y entró. 
Entraron detrás dos mujeres que eran comadres y un médico y dos cirujanos. 
Mandoles a todos con censuras reservadas que hiciesen su oficio legalmente 
y saliose fuera y cerró. Yo me manifesté. Ellos me miraron y se satisficieron 
de que verdaderamente estaba virgen. Estuviéronse un rato, llamaron a la 
puerta, abrió el señor obispo y, recebidos sus dichos a todos con juramento, 
declararon lo que vieron y cómo estaba virgen como el día en que nací. (177)

Ya que quien toma la declaración es un obispo, se asume que corresponde 
a un tribunal eclasiástico, aunque sabemos por el mismo contenido de la 
Relación de Guamanga… que en paralelo se abrió un proceso civil: “mandó 
hacer diligencia, así por parte de señoría como por la jurisdicción real” 
(194). Este tipo de situaciones fue muy común en el período debido a la 
doble jurisdicción existente17. 

El contenido de la Relación de Guamanga, texto derivado de esta 
diligencia judicial, está fuertemente vinculado al contexto institucional 
en el que emergió. Esto quiere decir que su lenguaje está marcado con 
referencias a los usos propios de este tipo de documentación. Algunos 
ejemplos son párrafos formulaicos tales como: “Preguntando cómo siendo 
monja y profesa, de partes tan remotas, está agora en esta ciudad en Indias 
y en hábito de hombre, que diga y declare lo que pasa y cuándo y cómo 
salió del dicho monasterio” (194), además de la presencia insistente de la 
fórmula ‘esta declarante’ repetida en todo el documento, como se usaba 
en este tipo de textos y, finalmente, el cierre firmado ante el escribano de 
su majestad y secretario, Francisco Navarrete. Además, el documento está 
acompañado de un auto fechado al día siguiente, el 9 de julio de 1617, en 

17	 Desafortunadamente se desconoce el contenido de esta declaración ante un tribunal 
de la corona y la única referencia que tenemos de la misma es la contenida en la del 
tribunal eclesiástico. 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  139

el que cuatro parteras certifican que Erauso “es verdaderamente mujer, y 
está doncella como el día que nació” (203)18.

Como ya hemos indicado, es Martínez quien le confiere especial 
atención a este documento, e incluye la transcripción íntegra en su reedición 
de Vida y sucesos. En su opinión este texto corresponde a una filtración de 
un proceso mayor que originó además el Capítulo de una de las cartas… que 
corresponde a la “primera relación de sucesos sobre Erauso [que] elimina las 
redundancias del lenguaje legal (esta declarante, el susodicho, etc.) y abrevia 
u omite pasajes considerados sin interés como las posadas en mesones y los 
caminos con arrieros” (Martínez 193).

En la Relación de Guamanga, a diferencia de lo expresado en la 
autobiografía, Erauso no acude de manera voluntaria a su entrevista con 
el obispo. Además, se reconoce como monja profesa19. Frente a la pregunta 
por las circunstancias que le llevaron a la situación actual, que transcribimos 
más arriba, contesta construyendo una trama de su vida: convento, huida, 
errancia por España y luego por Las Indias, estancia en la Ciudad de los 
Reyes, vivencias militares en Chile, viaje a Tucumán y luego a Cuzco, 
donde en el contexto de una huida de la justicia el alcalde Val Pérez de 
Sotomayor “dijo y publicó que este delincuente era monja” (201). En ese 
contexto es apresado y llevado ante el obispo Agustín de Carvajal. Como 
se ve, la fábula narrada en la autobiografía atribuida a Erauso no hace sino 
extender esta declaración, construida en primera instancia en el contexto 
de su apresamiento por la justicia. 

18	 Uparela (2022) ha estudiado en específico este auto y ha propuesto la construcción 
de una virginidad queer: “Erauso propone la construcción del género (llevar hábitos 
de varón) a partir de la (de)construcción material y discursiva del sexo (mantener 
y defender un cuerpo no generativo). Además, se identifica con un cuerpo que ha 
suspendido la función supuestamente natural y primordial de generar descendencia 
[…] La virginidad perpetua de Erauso era una condición ambigua que contradecía 
la definición de mujer y que abría la posibilidad del cambio de género a partir de una 
anatomía genital (dis)funcional” (70-71).

19	 “Cuando el obispo de Guamanga (Perú), que le tomó declaración, la forzó a reducirse 
de nuevo en su religión en 1617, Erauso solicitó a San Sebastián las pruebas de que 
no había profesado como monja para poder salir del convento y tornar a vivir como 
hombre” (Martínez 11). Efectivamente en la documentación del monasterio no 
aparece Catalina Erauso en calidad de monja profesa.



140  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

En definitiva, la emergencia textual de la vida de Erauso a partir de 
la Relación de Guamanga corresponde al proceso de construcción de un 
camino, de una trayectoria vital trazada, tramada y figurada con el objetivo 
de salvar la vida en un contexto particular de coerción institucional. Este 
texto, construido a partir de preguntas de un cuestionario tipificado, va 
a posibilitar una creación identitaria, literaria, que en este caso particular 
va a perdurar y va a ser reescrita, reapropiada y ficcionalizada a lo largo de 
cuatro siglos.

Conclusiones

El texto más antiguo conservado que aborda la vida de Erauso corresponde 
a la Relación de una monja que fue huyendo de España a Indias, conocida 
como la Relación de Gumanga fechada el 8 de julio de 1617. Este documento 
es parte de un proceso judicial eclesiástico que en parte se habría filtrado, 
dando como resultado la publicación del Capítulo de una de las cartas… que 
a su vez corresponde a la primera versión impresa de la vida de Erauso. Es 
en este primer texto sobre el que ensayamos propuestas interpretativas que 
lo explican desde su contexto original de emergencia: el proceso judicial. 

El relato atribuido a doña Catalina de Erauso, tal como ha sido 
transmitido en las ediciones decimonónicas, articula una narración de 
aventuras marcada por el desplazamiento constante, el ocultamiento del 
origen y la supervivencia en distintos espacios dominados por la corona 
española. Esta construcción narrativa, más que un testimonio personal, 
responde a convenciones literarias e historiográficas que han influido en 
su recepción y resignificación a lo largo del tiempo. 

La figura de Erauso ha sido objeto de múltiples lecturas críticas que 
han configurado una red opaca de textos donde se cruzan documentos 
administrativos, discursos historiográficos, literarios y editoriales. Desde la 
edición de Ferrer en 1829, el relato atribuido a Erauso ha sido intervenido 
y reescrito en distintas tradiciones nacionales y períodos históricos. Esta 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  141

circulación facilitó nuevas apropiaciones que reconfiguraron el relato de la 
vida de Erauso en distintos géneros y formatos. 

Durante el siglo XX, la crítica especializada amplió el análisis del 
corpus textual en torno a Erauso. La edición de Rima de Vallbona en 1988 
recuperó la versión manuscrita de Vida y sucesos, mientras que estudios 
como los de Gabriel Andrés y Belinda Palacios han examinado la relación 
del texto con la tradición picaresca y los pliegos de cordel. Asimismo, 
Matthew Goldmark ha destacado la relevancia de documentos como 
los “Méritos y servicios”, en los que la figura de Erauso no es presentada 
como una anomalía de género, sino como un vasallo ejemplar en la lógica 
administrativa del imperio español. Esta multiplicidad de ediciones, ficciones 
y estudios críticos demuestra que el relato autobiográfico de Erauso nunca 
ha sido leído de forma aislada, sino en diálogo con un tejido de escrituras 
de diversa índole que han condicionado su circulación y resignificación en 
diferentes contextos históricos.

Nos parece fundamental, en ese sentido, fijar el origen de esta red de 
textos, miradas y discursos en el contexto particular, histórico y cultural, en 
que emergió la primera versión de la vida de Erauso, y esta no es otra que 
la construcción obligada del discurso de la propia vida en el contexto de 
un proceso judicial. Además de imprimir una forma estandarizada para la 
formación de este tipo de relato, se fija con fuerza una tradición, un modo 
de entender a Erauso en tanto figura criminal.



142  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

Bibliografía

Amelang, James. El vuelo de Ícaro. La autobiografía popular en la Europa moderna. 
Madrid: Siglo XXI, 2003. 

Adorno, Rolena. “La estatua de Gonzalo Guerrero en Akumal: íconos culturales 
y la reactualización del pasado colonial”. Revista Iberoamericana, vol. 62, n.º 
176, 1996, pp. 905-923.

Andrés, Gabriel. “Construcciones autobiográficas y relaciones de sucesos sobre 
la Monja alférez Catalina de Erauso”. Las relaciones de sucesos en los cambios 
políticos y sociales de la Europa Moderna. Editado por Jorge García López 
y Sonia Boadas. Barcelona: Universitat Autonoma de Barcelona, Servei de 
Publicacions, 2015, pp. 163-176,

_.	 “Las primeras relaciones de sucesos sevillanas sobre la Monja alférez, 
doña Catalina de Erauso”. Archivo de la Frontera, 2014, pp. 1-20. www.
archivodelafrontera.com.

Araya, Alejandra. “Petronila Zúñiga contra Julián Santos por estupro, rapto y 
extracción de Antonia Valenzuela, su hija: Partido de Colchagua, doctrina de 
Chimbarongo, 1720-1721: El uso de los textos judiciales en el problema de 
la identidad como problema de sujetos históricos”. Anuario de Postgrado, n.º 
3,1999, pp. 219-241. 

_.	 “La fundación de una memoria colonial: la construcción de sujetos y 
narrativas en el espacio judicial del siglo XVIII”. Justicia, poder y sociedad 
en Chile: recorridos históricos. Editado por Tomás Cornejo C. y Carolina 
González U. Santiago: Ediciones UDP, 2007, 185-218.

Barros Arana, Diego. “La monja Alférez”. Revista de Santiago. Editado por Fanor 
Velasco y Augusto Orrego Luco, vol. Tomo I. Santiago: Imp. Nacional Calle 
de la Moneda 46, 1872, 225-234.

Bruner, Jerome S. La fábrica de historias: derecho, literatura, vida. Buenos Aires: 
FCE, 2013.

Cabezón Cámara, Gabriela. Las niñas del naranjel. Buenos Aires: Random House, 
2023.

Cano Roldán, Imelda. “La mujer y la vida religiosa”. La mujer en el reyno de Chile, 
Santiago: s. e., 1980, pp. 519-649. 



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  143

Capítulo de una de las cartas que diversas personas embiaron desde Cartagena de las 
Indias a algunos amigos suyos a las ciudades de Sevilla y Cadiz. Madrid: Librería 
general de Victoriano Suarez, 1903.

Castillo Solórzano, Alonso de. Aventuras del bachiller Trapaza. Madrid: 
Cátedra, 1986.

Dekker, Rudolf. “Jacque Presser’s Heritage: Egodocuments in the study of history”. 
Memoria y Civilización, vol. 5, 2002, pp. 13-37.

De Quincey, Thomas. La monja alférez. Traducido por Luis Loayza. Barcelona: 
Seix Barral, 1972.

_.	 The Spanish Military Nun and Revolt of the Tartars. Editado por V. H. Collins. 
Oxford: Claredon Press, 1909.

Durán, Gloria. Catalina, mi padre. México: Planeta, 2004.

Eltit Concha, Bernardita. “Fábulas judiciales. Cruces para una propuesta 
metodológica”. Ficciones jurídicas. Derecho y literatura en Chile. Editado por 
Joaquín Trujillo y Emilia Jocelyn-Holt. Santiago: Rubicón, 2019, pp. 103-
128.

Erauso, Catalina de. Historia de la monja alférez, Doña Catalina de Erauso escrita 
por ella misma, é ilustrada con notas y documentos. Editado por Joaquín Maria 
de Ferrer. París: Imp. Julio Didot, 1829.

_.	 Historia de la monja alférez, Doña Catalina de Erauso escrita por ella misma, 
é ilustrada con notas y documentos. Editado por Joaquín María de Ferrer. 
Barcelona: Imprenta de José Tauló, 1838.

_.	 Historia de la monja alférez. Traducido por José María de Heredia, 1894.

_.	 Vida i sucesos de la Monja Alférez. Autobiografía atribuida a Catalina de 
Erauso. Edición, introducción y notas de Rima de Vallbona. Arizona: State 
University, 1992.

_.	 Historia de la Monja Alférez, Catalina de Erauso, escrita por ella misma. 
Editado por Ángel Esteban. Madrid: Cátedra, 2011.

_.	 Vida y sucesos de la Monja Alférez. Editado por Miguel Martínez. Barcelona: 
Castalia, 2021.

_.	 “Última y tercera relación. México, Hipólito de Rivera 1653”. Vida y sucesos 
de la Monja Alférez. Editado por Miguel Martínez. Barcelona: Castalia, 2021, 
233-240.



144  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

_.	 Historia de la Monja Alférez. Santiago: Banda Propia, 2022.

Esteban, Ángel. “Introducción”. Historia de la Monja Alférez, Catalina de Erauso, 
escrita por ella misma. Barcelona: Cátedra, 2011, 11-90.

Ferrús Antón, Beatriz. “Catalina de Erauso: ¿Otra historia o historia otra?” 
Quaderns de filologia. Estudis literaris, n.º 7, 2002, pp. 115-124.

_.	 “Los pretextos del paratexto: Historia de la Monja Alférez escrita por ella 
misma y la edición de Joaquín María Ferrer”. Cuadernos de Ilustración y 
Romanticismo, n.º 10, 2002, pp. 153-162.

Foucault, Michel. La verdad y las formas jurídicas. Barcelona: Gedisa, 2005.

Gallardo, Juanita. Confesiones de la Monja Alférez. Santiago: Seix Barral, 2005.

Goldmark, Matthew. “Reading Habits: Catalina de Erauso and the Subjects 
of Early Modern Spanish Gender and Sexuality”. Colonial Latin American 
Review, vol. 24, n.º 2, 2015, pp. 215-35.

González Undurraga, Carolina. Esclavos y esclavas demandando justicia. Chile, 
1740-1823. Documentación judicial por carta de libertad y papel de venta. 
Santiago: Universitaria, 2014. 

Guzmán, Bernardino de y Simón Faxardo. Segunda relacion la mas copiosa, 
y verdadera que ha salido, impresa por Simon Faxardo, que es el mismo que 
imprimio la primera. Madrid: Bernardino de Guzmán, 1625. Sevilla: Simón 
Faxardo1625. Biblioteca Nacional Americana José Toribio Medina.

Ibáñez, Ricardo. La Monja Alférez. La juventud travestida de Catalina de Erauso. 
Barcelona: Devir Contenidos, 2004.

Lastarria, José Victorino. “El alférez Alonso Díaz de Guzmán”. Antaño I ogaño. 
Novelas i cuentos de la vida hispáno-americana. Santiago: Imp. Chilena, 1885, 
pp. 39-59.

Lejeune, Philippe. El pacto autobiográfico y otros estudios. Madrid: Megazul-
Endymion, 2016. 

Loriente Torres, José Luis. “Las trazas de la vida de la documentación inquisitorial 
como egodocumentos. Una propuesta original de ampliación de fuentes”. 
Mirando desde el puente: estudios en homenaje al profesor james S. Amelang. 
Editado por Fernando Andrés, Mauro Hernández y Saúl Martínez. Ciudad 
de México: UAM, 2019, pp. 179-188.



BERNARDITA ELTIT Y CONSTANZA VERGARA • LA RELACIÓN DE GUAMANGA (1617)…	 ·  145

Man, Paul de. “La autobiografía como desfiguración”. Anthropos, n.º 29, 1991, pp. 
113-118. 

Martínez, Miguel (ed.). “Relación de una monja que fue huyendo de España a 
Indias”. Vida y sucesos de la Monja Alférez, Castalia, 2021, pp. 193-203.

Masiello, Francine. “Las mujeres como agentes dobles en la historia”. Traducido 
por Flora Botton-Burlá. Debate Feminista, vol. 16, 1997, pp. 251-271.

Mateos, Juan Antonio. La monja alférez. Drama en cuatro actos y en verso. Biblioteca 
Virtual Miguel de Cervantes, 2003, www.cervantesvirtual.com.

Mateos, Nicolás. “La tratadística histórica y la autobiografía de los siglos XVI y 
XVII: historiadores de sus propias vidas”. Hipogrifo, vol. 11, n.º 2, 2023, pp. 
601-622. 

Merrim, Stephanie. “Catalina de Erauso: Prodigy of the baroque age”. Review: 
Literature and Arts of the Americas, vol. 24, n.º 43, 1990, pp. 38-41.

_.	 “Catalina de Erauso y sor Juana Inés de la Cruz: de la anomalía al icono”. Y 
diversa de mí misma entre vuestras plumas ando: homenaje internacional a Sor 
Juana Inés de la Cruz. Editado por Sara Poot Herrera y otros, traducido por 
Alberto Sacido Romero. México: El Colegio de México, 1993, pp. 355-65.

Miras Molina, Domingo. La monja alférez. Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, 2005, www.cervantesvirtual.com.

Moralejo Álvarez, Remedios. “El primer relato autobiográfico de la Monja 
Alférez. La declaración de Goamanga”. De libros y bibliotecas. Homenaje a 
Rocío Caracuel. Sevilla: Biblioteca Universitaria, 1995, pp. 253-263.

Palacios, Belinda. “Vidas populares: reconstruyendo la Vida i sucesos de la 
Monja Alférez a través de los pliegos de cordel sevillanos”. Boletín Hispánico 
Helvético: Historia, teoría(s), prácticas culturales, n.º 37-38, 2021, pp. 115-
136.

Palma, Ricardo. “¡A iglesia me llamo!” Tradiciones peruanas completas, Biblioteca 
Virtual Miguel de Cervantes, 1894, www.cervantesvirtual.com.

Rex, Cathy. “Ungendering Empire: Catalina De Erauso and the Performance of 
Masculinity”. Women’s Narratives of the Early Americas and the Formation 
of Empire. Editado por Mary McAleer Balkun y Susan C. Imbarrato. 
Hampshire: Palgrave Macmillan, 2016, pp. 33-46.



146  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 113-146

Rocha, Víctor. “El poder del cuerpo y sus gestos; travestismo e identidad de género 
en América Colonial: El caso de Catalina de Erauso”. Cyber Humanitatis, n.º 
27, 2003, www.cyberhumanitatis.uchile.cl.

Rodríguez Ortega, Davinia. “Catalina de Erauso: Peripecias de una Monja en la 
Guerra del Arauco”. Studia Neophilologica, vol. 90, n.º 1, 2018, pp. 111-125.

Rubio Merino, Pedro. La Monja Alférez doña Catalina de Erauso. Dos manuscritos 
autobiográficos inéditos. Sevilla: Ediciones del Cabildo Metropolitano de 
Sevilla, 1995, 125-162.

Ruiz de Alarcón, Juan. [Atribuido a Pérez de Montalbán] “La monja alférez, 
comedia famosa”. www.archive.org/details/A25017903.

Vega García-Luengos, Germán. “Juan Ruiz de Alarcón recupera ‘La monja 
alférez’”. Sor Juana Inés de la Cruz y el teatro novohispano. Editado por Rafael 
González Cañal y Almudena García González. Cuenca: Ediciones de la 
Universidad de Castilla-La Mancha, 2021, pp. 89-149.

Velasco, Sherry. The Lieutenant Nun: Transgenderism, Lesbian Desire & Catalina 
de Erauso. Austin: University of Texas Press, 2000.

Uparela, Paola. “‘Yo llana estoy’ o el despliegue de una virginidad queer”. REGS, 
vol. 48, n.º 1, 2022, pp. 53-74.

Vicente, Marta V. “Trans Visual Narratives: Representing Gender and Nature in 
Early Modern Europe”. Journal of Women’s History, vol. 35, n.º 4, 2023, pp. 
57-75. 

White, Hayden. Metahistoria. La imaginación histórica en la Europa del siglo XIX. 
Buenos Aires: FCE, 1998.


	_4wszymmwqd0j
	_jimuclmdjrq4
	_jejv0aav79uh
	_65b0795k0fza
	_Hlk61603115
	_7c8rmzun9f5v

