
R E V I S T A  D E  H U M A N I D A D E S

Natalia Urra Jaque

Universidad Andrés Bello 
natalia.urra@unab.cl

ORCID: 0000-0002-8918-1025

Revista de Humanidades n.º 53: 189-228
ISSN 0717-0491, versión impresa
ISSN 2452-445X, versión digital
DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.980>
revistahumanidades.unab.cl

D I S C U R S O S  M A S C U L I N O S ,  D E C I M O N Ó N I C O S  
Y  TA R D Í O S
SOBRE MARÍA HERNÁNDEZ “LA PULGA” Y MARÍA FELICIANA “LA PULGA MENOR”. DOS 

HECHICERAS DIECIOCHESCAS, MADRE E HIJA, CONDENADAS AL DESTIERRO POR LA INQUISICIÓN 

DE LIMA EN 1736

https://ror.org/01qq57711
https://ror.org/04jrwm652
mailto:
https://orcid.org/0000-0002-8918-1025
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.980
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




	 ·  191

DISCURSOS MASCULINOS, 
DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS

SOBRE MARÍA HERNÁNDEZ “LA PULGA” Y MARÍA FELICIANA “LA 

PULGA MENOR”. DOS HECHICERAS DIECIOCHESCAS,  

MADRE E HIJA, CONDENADAS AL DESTIERRO POR  

LA INQUISICIÓN DE LIMA EN 17361

LATE, NINETEENTH-CENTURY MALE DISCOURSES ON MARÍA 
HERNÁNDEZ “THE FLEA” AND MARÍA FELICIANA “THE LESSER 

FLEA.” TWO EIGHTEENTH-CENTURY SORCERESSES,  
MOTHER AND DAUGHTER, CONDEMNED TO EXILE  

BY THE LIMA INQUISITION IN 1736

Natalia Urra Jaque
Universidad Andrés Bello

República 276, Santiago, Chile

Resumen

María Hernández y María Feliciana fueron una madre y 
una hija condenadas por la Inquisición de Lima en el Auto 
Público de Fe de 1736. Ninguna de sus relaciones de causa 

1	 Este artículo fue escrito en el marco del proyecto Anid Fondecyt regular 1240925, 
“Competencias por jurisdicción. El Santo Oficio de Lima y la Real Audiencia de Quito 
frente a las supersticiones, siglo XVII”, del cual soy la investigadora responsable. 



192  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

está disponible en el Archivo Histórico Nacional de Madrid. 
Sin embargo, son mencionadas por un grupo de intelectuales 
y letrados decimonónicos en una serie de documentos tardíos 
e indirectos al Santo Oficio. Ambas se convirtieron en figuras 
femeninas icónicas para apoyar o no los métodos correctivos 
de la Inquisición. Es decir, a través de sus condenas, escritas 
por el rector de la Universidad San Marcos de Lima en 1736, 
los intelectuales del siglo XIX recrearon una serie de discursos, 
inspirados en ambas mujeres, para respaldar o renegar de la 
Inquisición y su interacción con las sociedades que custodió 
mediante la ortodoxia religiosa. En este texto se analizan y 
reinterpretan todas aquellas expresiones masculinas, propias 
de los intelectuales decimonónicos, en torno a María y María 
Feliciana, para recrear aspectos vivenciales y cotidianos de ellas. 
La documentación decimonónica, pese a sus lagunas y falta de 
detalles, será clave para ilustrar, aunque sea parcialmente, las 
experiencias vitales de la madre y su hija y, también, cómo los 
discursos masculinos construyen estereotipos femeninos dignos 
o no de imitación.

Palabras clave: Inquisición de Lima, intelectuales decimonónicos, 
historia colonial, historia de las mujeres, discursos masculinos.

Abstract

María Hernández and María Feliciana were a mother and daughter 
condemned by the Lima Inquisition in the Auto Público de 
Fe of 1736. None of their legal relationships are available in 
the National Historical Archive in Madrid. However, they are 
mentioned by a group of nineteenth-century intellectuals and 
scholars in a series of late and indirect documents sent to the 
Holy Office. Both became iconic female figures, supporting or 
opposing the Inquisition’s corrective methods. That is, through 
their condemnations, written by the rector of the San Marcos 
University of Lima in 1736, nineteenth-century intellectuals 
recreated a series of discourses, inspired by both women, to support 
or reject the Inquisition and its interaction with the societies 
it protected through religious orthodoxy. Our objective is to 
analyze and reinterpret all the masculine expressions, typical of 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  193

nineteenth-century intellectuals, surrounding María and María 
Feliciana, and thus recreate aspects of their lived experiences and 
everyday life. The nineteenth-century documentation, despite 
its gaps and lack of detail, will be key to illustrating, at least 
partially, the life experiences of the mother and her daughter and, 
also, how masculine discourses construct feminine stereotypes 
that are worthy of imitation or not.

Keywords: Lima Inquisition, nineteenth-Century Intellectuals, 
Colonial History, Women's History,, Masculine Discourses

Recibido: 15/07/2025	 Aceptado: 01/09/2025

Introducción

El método biográfico, después de un letargo historiográfico, recupera su 
valor. Desde hace algunas décadas, las ciencias sociales han retomado el 
interés sobre el accionar del ser humano en comunidad, pero desde su 
experiencia individual. Todos los sistemas socioculturales se constituyen 
por vivencias conscientes de sus actores sociales, las que están influenciadas 
por procesos cognitivos y, sobre todo, por interacciones recíprocas. Sin 
embargo, la dificultad es encontrar a un individuo interesante, cuyo relato 
y experiencia vital sea simbólica y representativa de un período cronológico 
y, sobre todo, de una comunidad o grupo social. Las historias de vida son 
autobiografías, pues son el relato, en primera persona, que los científicos 
sociales debemos reinterpretar y acomodar a una construcción discursiva 
sobre el sujeto en comunidad: su rol, su interacción con los otros y el cómo 
él refleja a la comunidad en su actuar (Pujadas).

Para rehacer una biografía o las experiencias vitales de algún sujeto 
–hombre o mujer– desde lo historiográfico, se requiere de una serie de 
documentos que no solo los nombre, sino también que mencione los 
aspectos vivenciales o cotidianos en y con la comunidad que interactúa. Cada 



194  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

una de las etapas que este sujeto experimentó a lo largo de su vida estuvo 
condicionada por su tiempo y espacio. El medio geográfico, social e, incluso, 
el económico son esenciales para reconocer aquellos aspectos individuales 
y, también, grupales de las personas en estudio (Sánchez Ortega, 1996).

La fascinación que provocan los documentos de la Inquisición se 
basa, principalmente, en las vivencias, experiencias y cotidianidades que se 
manifiestan explícitamente en cada uno de sus registros. El Santo Oficio fue 
un tribunal que penalizó la herejía2, por tanto, sus documentos ilustran un 
método procesal en el que los actores –jueces, acusados, testigos, abogados, 
notarios e incluso teólogos y consultores– expresan sus interacciones con 
la justicia inquisitorial y, también, la apreciación que, sobre ella, tenían. 
Sus datos no se limitan a describir el método, sino también el accionar de 
la Inquisición con la comunidad que custodió y esto, a su vez, ilustra las 
dinámicas sociales que la gran mayoría de condenados expuso, a través de 
sus confesiones, ante el tribunal (Torquemada).

A fines de los noventa, Richard Greenleaf sostuvo que los documentos 
inquisitoriales eran un reflejo del método inquisitorial y, también, de la 
cotidianidad y las experiencias vitales del sujeto acusado y condenado. 
Cotidianidad que, por su puesto, ejemplifica, a través de un individuo, 
las dinámicas e interacciones grupales y de la comunidad en general. Cada 
una de las palabras registradas por los inquisidores son un atalaya desde 
las cuales podemos reconstruir diálogos, experiencias, procesos e incluso 
sentimientos. Carlo Ginzburg postuló algo parecido, pues otorgó un 
valor indiscutible a los documentos inquisitoriales. Para él, el inquisidor 
fue un antropólogo social, pues con cada uno de sus registros, explícitos 
y detallados, reflejó la interacción de los sujetos comunes con la justicia 
inquisitorial y, sobre todo, cómo la imposición de la justicia o control 

2	 La herejía es contradecir las leyes o normas religiosas. En otras palabras, no 
respetarlas y, por tanto, no acatarlas o transgredirlas. Los herejes eran “delincuentes 
en materia de fe”, pues elegían, voluntariamente, cometer un error y obstinarse en 
él. Ricardo Cavallero asegura que los inquisidores no castigaban la herejía como 
tal, sino “la personalidad hereje”, es decir, no a la brujería, sino a la bruja. Por lo 
tanto, el derecho penal inquisitorial se aproxima al derecho penal de autor. Los 
inquisidores al penalizar los actos delictivos castigan a las personalidades inferiores.



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  195

social afectó las relaciones entre ambos, pues creó a un sujeto capaz de 
transgredirla u obedecerla (Ginzburg, El hilo). José Luis Loriente Torres, 
inspirado en los planteamientos de Ginzburg, sostiene que la riqueza del 
documento inquisitorial y la información que entrega es una autobiografía 
inquisitorial, pues a medida que los acusados se enfrentan a ella relatan, 
conscientes o no, experiencias que, de un modo u otro, respaldan las 
acusaciones o deniegan de ellas (“Las autobiografías”).

El documento inquisitorial y toda la información que entrega es hoy 
una fuente inagotable de riqueza analítica. Muchas de las investigaciones 
contemporáneas, sobre la base de la documentación inquisitorial, han reescrito 
y reinterpretado aspectos de las sociedades coloniales o modernas transversales 
a los estudios inquisitoriales. Es decir, por medio de sus registros han estudiado 
y fomentado una serie de categorías y corrientes historiográficas como, por 
ejemplo, la historia de las mujeres y los estudios de género (Zamora), la 
historia económica (Martínez Millán), la microhistoria, la historia social 
y de las mentalidades (Ginzburg, El queso), incluso sus datos y cifras han 
reflejado ciertos paradigmas socioculturales de todas aquellas sociedades 
que custodió y vigiló a través de la ortodoxia religiosa (Contreras, 1982).

Ahora bien, el Archivo Histórico Nacional de Madrid conserva cientos 
de documentos sobre los Tribunales de la Inquisición. Todo lo referente 
al Santo Oficio de Lima está resguardado entre sus salas y sótanos3. Una 
serie de libros, legajos y cartas mencionan las distintas etapas, situaciones, 

3	 El Archivo Histórico Nacional es un archivo público y se ubica en la calle Serrano 115 
en la ciudad de Madrid, España. Fue fundado en 1866 y desde finales del siglo XIX 
alberga los documentos de la Inquisición española, incluyendo los de las inquisiciones 
americanas (Lima, México y Cartagena de Indias). Del Tribunal limeño conserva las 
Cartas al Consejo, las Cartas desde el Consejo al Tribunal de distrito, los Procesos de 
fe, las Relaciones de Causa, las Competencias por Jurisdicción, los Pleitos Criminales, 
los Pleitos Civiles, la Hacienda inquisitorial, etc. Los archivos Nacional de Chile y 
General de la Nación del Perú también poseen documentos de la Inquisición, pero en 
menor medida, ya que el grueso de la información la conserva el Archivo Histórico 
Nacional de Madrid. Para más información revisar los siguientes links: 

	 • <https://www.cultura.gob.es/cultura/areas/archivos/mc/archivos/ahn/quienes-somos/
historia.html>

	 • <https://www.cultura.gob.es/cultura/areas/archivos/mc/archivos/ahn/fondos-
documentales/introduccion.html>



196  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

actividades y diálogos entre el tribunal, los hombres que lo componían, las 
autoridades ubicadas en Madrid, los condenados, los testigos y personajes 
externos a él. Estudiar y analizar esos documentos es clave para reinterpretar 
la acción de un tribunal cuyo principal cometido fue la salvaguarda de la 
fe y, sobre todo, velar por la correcta práctica del catolicismo (Torres Puga, 
2023). Los libros y legajos más estudiados son aquellos que mencionan los 
procesos de fe y las relaciones de causa4 desarrolladas por el tribunal durante 
dos siglos y medio. Es decir, desde su fundación en 1569 hasta su abolición 
en 1820 (Castañeda y Hernández, La Inquisición).

El tribunal de Lima, en sus 250 años de funcionamiento, efectuó 
cientos de juicios contra sujetos comunes: hombres, mujeres, pobres, 
letrados, no letrados, naturales del virreinato, naturales de otros espacios 
geopolíticos y así una gran variedad de estereotipos muy distintos y, en 
algunos casos, afines entre sí. Sus libros y legajos dan cuenta de estas 
diferencias y, especialmente, de la gran variedad de delitos que condenó 
(Castañeda y Hernández, El Santo). Entre sus folios abundan los bígamos, 
los solicitantes, los judaizantes, los protestantes, algún que otro alumbrado 
y, por supuesto, las hechiceras (Carcelén). Éstas últimas fueron un verdadero 
problema para los jueces del tribunal limeño, ya que, pese a no ser un delito 
relevante para los hombres del Santo Oficio, los inquisidores tampoco lo 
consintieron. Por lo tanto, cientos de mujeres enfrentaron sus cortes, sus 
prejuicios y, sobre todo, un método que penalizó las supersticiones5 por ser 

4	 Las relaciones de causa eran los resúmenes de todos los juicios que los tribunales de 
distrito enviaban al Consejo de la Suprema Inquisición una o dos veces al año si fuese 
necesario. Así quedaba un registro custodiado por el Consejo, presidido -a su vez- 
por el Inquisidor General. Las relaciones de causa debían cumplir con una serie de 
normas como, por ejemplo, describir los aspectos esenciales del acusado y del juicio: 
datos biográficos, síntesis de testificaciones y respuestas del acusado, observación del 
abogado defensor y la sentencia. Para más información sobre la conservación de los 
documentos inquisitoriales de Lima revisar los textos “El archivo del Santo Oficio de 
Lima y la documentación inquisitorial existente en Chile” (1997), “Singularidades y 
tiempos de un tribunal de distrito. Lima 1570-1820” (2013), Inquisición y sociedad 
en el virreinato peruano. Estudios sobre el tribunal de la Inquisición de Lima (1998), 
los tres de René Millar.

5	 Las prácticas supersticiosas no poseían una definición clara y única, muchas veces 
la tradición popular utilizó un vocablo distinto para referirse al mismo delito: 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  197

desestabilizantes para el orden social imperante. Las mujeres, principales 
ejecutoras de dichas prácticas, fueron las más afectadas6 (Mannarelli).

superstición, sortilegio, hechicería, conjuro, curanderismo, etc. Sin embargo, la 
legislación inquisitorial se basó en una serie de bulas y tratados demonológicos para 
darle un sentido al momento de juzgarlas. Para los inquisidores, la superstición consistía 
en mezclar lo profano con lo sagrado. Es decir, maniobrar objetos religiosos junto a 
objetos paganos o rezar oraciones a santos, santas y vírgenes invocando al demonio. La 
superstición se reflejaba en expresiones religiosas al margen de lo oficial y permitido. 
El Santo Oficio y su legislación respecto de las supersticiones fue bastante ambiguo 
o poco claro. Para desarrollar un procedimiento adecuado y juzgar correctamente a 
un sujeto que practicaba tales actividades, se respaldó en los tratados demonológicos 
y teológicos redactados por Nicolás Eymeric (1399), Francisco Peña (1612), César 
Carena (1669) y Francisco de la Pradilla (1639). Estos tratadistas definieron de 
muchas formas el delito de superstición, ninguno coincidió en sus apreciaciones, ya 
que cada uno argumentó de forma distinta el significado de estas prácticas, pero sí 
concordaron en que la creencia en el demonio y su fidelidad a él por medio de acciones 
indebidas o alejadas de la ortodoxia religiosa, convertía al acusado en un hereje que 
debía ser procesado y condenado. Para más información revisar la obra de María Jesús 
Torquemada, Ricardo Cavallero, Raquel Tovar y Julio Caro Baroja.

6	 La mayoría de las acusadas por practicar hechicerías, sortilegios o brujerías (conceptos 
muy diferentes, pero confundidos y utilizados como sinónimos por la tradición 
popular) eran mujeres. La historiografía es abundante sobre el tema. Explica, detalla 
y analiza un sinfín de casos y estereotipos femeninos vinculados a estos delitos. 
Mujeres viudas, solteras, amancebadas, en condiciones precarias o al borde de la 
pobreza, migrantes o de edad avanzada fueron algunos de los prototipos femeninos 
expuestos en la documentación inquisitorial. Tanto la tradición demonológica, como la 
variedad de creencias en torno a este tipo de prácticas lo connotan como una actividad 
netamente femenina. La legislación contra la brujería y la hechicería posee una larga 
trayectoria jurídica, incluso previa a la instauración de la Inquisición española en 
1478. La investigadora Raquel Tovar analizó una serie de códigos, ordenamientos y 
leyes de la Castilla medieval y moderna respecto de la condición de las mujeres, las 
que más tarde fueron reacomodadas por la justicia inquisitorial. Las siete partidas, El 
ordenamiento de Alcalá (1348), Las leyes de toro (1505), La nueva recopilación (1567) 
y La novísima recopilación (1805) condicionaron absolutamente el actuar femenino. 
Por su parte, la Iglesia también dictaminó una serie de bulas contra la brujería, que 
se vinculó al sexo femenino. Juan XXII (1316-1334) y Sixto V (1585-1590) fueron 
algunos de los pontífices que legislaron contra las prácticas supersticiosas. Sin embargo, 
fue Inocencio VIII quien, a través de la bula Summis Desiderante Affectibus (1484), 
comenzó la persecución radical hacia la brujería y sus practicantes. Incluso la Bula se 
amparó en la publicación del Malleus Maleficarum (1486) como el principal manual 
para cazar brujas. En territorio ibérico también se promulgaron manuales contra la 
brujería y la hechicería. Autores como Martín de Castañega (1551), Pedro Ciruelo 
(1548) y Martín del Río (1608) adaptaron los principios de la Bula y del Malleus para 
facilitar la función del Santo Oficio y de las autoridades religiosas en general. Para 



198  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Entre 1659 y 1785 los inquisidores de Lima realizaron ochenta juicios, 
aproximadamente, contra las supersticiones. Es decir, contra brujerías, 
hechicerías, sortilegios, maleficios y curanderías7. Los legajos 5345 y 53468 
dan cuenta de esta cifra. Sin embargo, aquellos juicios desarrollados entre 
los años 1728 y 1737 no están disponibles en el Archivo Histórico Nacional 
de Madrid9. Se cree que tal documentación se extravió; las razones son 

más información revisar la obra de María Jesús Torquemada, María Jesús Zamora, 
María Tausiet, María Helena Sánchez Ortega, María Emma Mannarelli.

7	 Los individuos no letrados, populares y no pertenecientes al mundo jurídico, utilizaban 
estos conceptos como sinónimo. Sin embargo, la legislación inquisitorial los diferenciaba. 
Para los hombres del Santo Oficio debía existir un pacto con el demonio y una clara 
intención de vulnerar los designios divinos. Brujas o hechiceras fue el término popular 
aplicado a mujeres cuyos conocimientos e instrumentalización de objetos transgredían 
la posición social que debían ocupar en los espacios públicos. Es decir, sus prácticas 
vulneraban las normas impuestas, sobre todo, aquellas vinculadas a las relaciones e 
interacciones con los hombres. En la actualidad se utilizan como sinónimo, a pesar 
de que no siempre simbolizaron lo mismo. Durante los siglos modernos (XV al 
XVIII) la bruja fue un personaje asociado explícitamente al demonio y a sus prácticas 
maléficas, ya que pactaba con él mediante un contrato en el que le ofrecía su alma y 
su cuerpo a cambio de múltiples beneficios. Asimismo, nunca actuaba sola, ya que, 
según los estudios contemporáneos, inspirados en los tratados demonológicos de los 
siglos XV y XVI, pertenecía a un grupo o aquelarre, cuya función era rendirle culto 
y adoración al diablo. La hechicera, por su parte, invocaba a las deidades y recurría a 
las fuerzas celestiales o demoníacas según lo que quisiera en ese momento. Conocía 
los beneficios de las plantas, las hierbas e interfería en las dinámicas sociales. También 
mezclaba las tradiciones curativas ancestrales con rezos e invocaciones a santos, santas, 
vírgenes e incluso llamaba al demonio. Los tratadistas o demonólogos las diferenciaban 
de las brujas, porque a diferencia de estas, carecían de una verdadera organización 
grupal. Por lo tanto, la mayoría de las mujeres procesadas por la Inquisición, tanto 
en Europa como en América, fueron reconocidas popularmente como hechiceras, 
aunque el término jurídico plasmado en los documentos inquisitoriales fue sortílega 
y supersticiosa. Para más información revisar la obra de María Jesús Zamora, María 
Jesús Torquemada, María Helena Sánchez Ortega, María Tausiet, María Emma 
Mannarelli, Natalia Urra Jaque, María Lara Martínez, Jules Michelet.

8	 Las relaciones de causa enviadas al Consejo de la Suprema Inquisición están catalogadas, 
según datos del AHN, en los libros 1027 al 1032 y en los legajos 5345 y 5346. El 
primer juicio contra las supersticiones registrado en el legajo 5345 fue fechado en 
1661, mientras que el último del legajo 5346 en el año 1749. Sin embargo, hay una 
serie de documentos digitalizados en el portal web PARES que datan algunos juicios 
contra las supersticiones muy posterior a la fecha señalada. Aunque estos figuran como 
Procesos de Fe y no como relaciones de causas. Uno de ellos es el de Rosa Argote, 
cuyo registro es al final del siglo XVIII, en 1784.

9	 Una estancia investigativa en la ciudad de Madrid durante el mes de enero de 2025 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  199

variadas, aunque el cambio de Simancas a Madrid a inicios del siglo XX 
supuso alguna que otra pérdida de material documental y, por supuesto, 
mucha documentación original tampoco fue recepcionada, previamente al 
traslado, en buenas condiciones, lo que imposibilitó su uso público.

Nuestra búsqueda investigativa sobre tales años nos condujo a otros 
documentos. Algunos contemporáneos o escritos paralelamente al desarrollo 
de los procesos encausados por los inquisidores. Otros redactados tardíamente, 
incluso durante la segunda mitad del siglo XIX. Es decir, posterior a la 
abolición de la Inquisición. Todos estos documentos, no escritos por la 
pluma inquisitorial, aclaran las circunstancias y acciones que sucedieron 
en tal período, pues describen ciertos acontecimientos con bastante detalle, 
como, por ejemplo, el Auto Público de Fe de 1736. Además, suman las 
percepciones individuales y, a veces, grupales de la sociedad o comunidad 
en la que accionó el tribunal de la Inquisición (Ayllón). Los autores de estos 
documentos no siempre coincidieron con sus discursos, pues estuvieron 
a favor o en contra, según fuese el caso, del Santo Oficio. Por lo tanto, las 
opiniones fueron variadas, pues su presencia y accionar no dejó indiferente 
a ninguno de ellos (Millar, “El archivo”).

Acceder a esta información fue una dificultad y, al mismo tiempo, 
un desafío para comprobar la producción literaria y documental existente 
en torno a la Inquisición. Nuestra búsqueda nos condujo al texto de Pedro 
Joseph Bermúdez de la Torre y Solier (1737), quien observó y describió 
el Auto Público de Fe de 1736 a cargo de los inquisidores Gaspar Ibáñez 
de Peralta, Cristóbal Sánchez Calderón y Diego de Unda y Mallea, pues 

corroboró el dato antes descrito, pues al revisar la documentación, concretamente 
los legajos 5345 y 5346, se comprobó que existe un vacío cronológico, ya que dichos 
años no están disponibles. También revisamos otros fondos del archivo inquisitorial 
de Lima y los años antes mencionados (1728-1737) tampoco estaban visibles en 
esas secciones (Cartas al Consejo, Cartas desde el Consejo, Procesos de Fe, Visitas, 
Fondos Varios, etc.) La inexistencia de estos documentos nos hace suponer que se 
perdieron, ya que el Archivo Histórico Nacional concentra el grueso de los fondos 
de la Inquisición limeña y, al no estar disponibles, la respuesta solo apunta a una 
desaparición de esos juicios. Recordemos que el traslado desde Simancas a Madrid, 
a inicios del siglo XX, supuso una pérdida de fondos documentales y probablemente 
estos fueron algunas de esas pérdidas.



200  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

como decano de la Universidad San Marcos de Lima y destacado abogado 
ocupó un puesto privilegiado entre los invitados que presenciaron tal 
acontecimiento. Al mismo tiempo, nuestra búsqueda nos llevó a los escritos 
de Ricardo Palma (1863), Benjamín Vicuña Mackenna (1852 y 1862), 
José Ramón Saavedra (1868), Zorababel Rodríguez (1868) y José Toribio 
Medina (1887), todos letrados e intelectuales decimonónicos10. El primero 
peruano, los cuatro siguientes chilenos.

Todos ellos, incluyendo a Bermúdez de la Torre y Solier, nombran 
en sus escritos a dos mujeres condenadas por la Inquisición en 1736. 
Ambas, madre e hija, son María Hernández y María Feliciana Fritis. Las 
dos acusadas de hechiceras y condenadas al destierro por los inquisidores 
de Lima. Ninguno de sus juicios o relaciones de causa está disponible 
en el Archivo Histórico Nacional de Madrid, pues forman parte de los 
documentos extraviados. Sin embargo, la presencia de ellas en los textos 
decimonónicos nos permitirá reinterpretar las palabras de los intelectuales 
respecto de la Inquisición y, sobre todo, dar respuesta al cómo y por qué 
recurren a las dos como sujetos simbólicos de la apreciación positiva o 
negativa que poseían sobre el Santo Oficio.

¿Quiénes eran María Hernández y María Feliciana?, ¿cuáles eran sus 
características personales?, ¿por qué ambas se transformaron en un ícono 
para los intelectuales decimonónicos?, ¿cuál fue el discurso respecto de ellas 
y sus vivencias para apoyar o no al Santo Oficio?, ¿por qué estos hombres, 
letrados e intelectuales decimonónicos, recurren a una figura femenina 
condenada por la Inquisición un siglo antes para opinar sobre el tribunal 
del Santo Oficio y sus métodos correctivos?

Estudios recientes sobre la construcción discursiva sobre las mujeres, 
concretamente sobre la mala mujer, apuntan a las prácticas judiciales 
como un factor clave. Javiera Errázuriz y Solène Bergot creen que las 
representaciones tradicionales sobre lo femenino y lo doméstico cumplen 
un papel trascendental para redefinir los estereotipos de género, lo que a 

10	 Todas las fechas entre paréntesis corresponden a los años de publicación de sus 
respectivas obras.



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  201

su vez incide en un proceso judicial. Las mujeres cargan consigo una serie 
de responsabilidades morales, que si no se cumplen alteran la percepción 
tradicional de lo femenino y del ser mujer. Por lo tanto, la atención se centra 
en ellas y sus conductas para así crear culpables y, sobre todo, castigarlas. 
Las malas mujeres eran, según la práctica judicial decimonónica, aquellas 
desbordadas emocionalmente, que no cumplían con los estereotipos ni roles 
asignados, incluso eran una amenaza para ellas mismas. Sin embargo, los 
estudios de Yéssica González apuntan a mujeres cuya autonomía las libró 
de apremios y vigilancias masculinas. El uso de la justicia, o la carencia de 
ella, fue un recurso para logros personales muy distintos.

Nuestro objetivo es analizar estos documentos indirectos, tardíos y 
decimonónicos sobre el Santo Oficio de Lima, redactados entre los años 
1852 y 1887 por intelectuales y letrados chilenos y peruanos, pues creemos 
que caracterizan e ilustran, por una parte, la confrontación entre ideales 
políticos liberales y conservadores que, además, utiliza a la Inquisición 
para apoyar o no al laicismo decimonónico (Jaksic y Serrano). Y, por 
otra, a esa sociedad que lidió directamente con los métodos correctivos de 
la Inquisición, es decir, con su presencia, con sus resoluciones y con sus 
pormenores (Sagredo).

Las percepciones individuales sobre el Santo Oficio son un reflejo 
de una realidad macro o general. Incluso, por medio de esas apreciaciones, 
es posible reconstruir una microbiografía sobre ambas mujeres. Pese a ser 
documentos limitantes, poseer fuertes lagunas y no siempre ser detallistas, la 
información que proporcionan permite apreciar las interacciones personales 
y grupales de ambas mujeres con la justicia inquisitorial y, sobre todo, con 
el entorno al que pertenecían. Algunas descripciones comentan sus datos 
personales y aspectos de sus cotidianidades. Por lo tanto, nos permiten 
especular respecto de sus discursos frente a los hombres de la Inquisición 
y, por supuesto, respecto de las dinámicas que entablaron con sus pares y 
en sus comunidades (Mannarelli).

Mediante las palabras de los intelectuales del siglo XIX, es posible 
reconstruir y apreciar –pese a la inexistencia de un documento original 
sobre sus juicios– las vidas y las expresiones verbales de ambas frente a los 



202  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

inquisidores, aunque siempre desde una óptica masculina, pues fueron 
recreadas y registradas por varones de la justicia inquisitorial y, más tarde, 
reescritas por la intelectualidad masculina decimonónica. Sus voces y 
hablas quedaron sujetas a la reinterpretación que los hombres hicieron de 
ellas y, especialmente, de sus actuares (Urra, “Fuentes” y “Reincidencias”). 
Por lo tanto, la base documental de nuestro análisis serán aquellos escritos 
decimonónicos en los que las dos mujeres fueron mencionadas y, por supuesto, 
cosificadas. Esta vez no profundizaremos en sus prácticas, conocimientos, 
interacciones o transgresiones, sino en el cómo la percepción masculina 
y decimonónica construye una realidad macrosocial sobre las mujeres y, 
muchas veces, es usada para recrear situaciones afines o no a esos intereses 
personales y sociales (Gálvez).

La apreciación masculina sobre ellas queda de manifiesto en estos 
escritos decimonónicos. Por un lado, son el recurso para descalificar o no 
la impronta de la Inquisición y, por otro, pese a la subjetividad de quienes 
las mencionan, forman parte de un modelo o constructo social sobre el 
accionar de las mujeres en sociedad. Sus juicios representan el control social 
que el Santo Oficio aplicó sobre las almas y los cuerpos de los sujetos y, al 
mismo tiempo, la marginación o vulnerabilidad a la que estaban expuestas. 
Rescatar el lenguaje masculino sobre ambas, madre e hija, no solo permite 
reconstruir los pormenores, las acciones y las vivencias de cada una de ellas 
en su comunidad, sino también reinterpretar la cotidianidad e interacción 
de esa comunidad con la Inquisición.

María Hernández y María Feliciana Fritis
Reconstrucción de sus microbiografías desde 
los escritos de Joseph Bermúdez de la Torre y Solier

El 23 de diciembre de 1736 se desarrolló, para muchos investigadores, el 
último Auto Público de Fe dirigido por los inquisidores de Lima (Carcelén). 
La Ciudad de los Reyes albergó por dos siglos y medio al tribunal de la 
Inquisición. En pocas ocasiones los hombres del Santo Oficio ejecutaron 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  203

Autos de Fe públicos11. Uno de los más estudiados fue el de 1639. Los 
inquisidores –encabezados por Juan de Mañozca– condenaron a 63 judaizantes 
portugueses. Las condenas dictadas en el Auto fueron parte de la reacción 
inquisitorial a la gran complicidad, fenómeno del siglo XVII en el que se 
persiguió y juzgó a comunidades criptojudías de origen portugués (Tardieu).

Los Autos de Fe, según Marta Ortiz Canseco eran el cierre de un 
proceso judicial en el que se publicaban las sentencias de los sospechosos, 
quienes, previamente, habían sido acusados, juzgados, interrogados y, a veces, 
no siempre, torturados. Por lo tanto, el Auto era una expresión de júbilo 
que expresaba el triunfo de la fe y la religión sobre la herejía y la traición. 
Un acto religioso como el Auto Público de Fe, basado en la penitencia y 
la justicia, se transformó, para las sociedades hispanoamericanas, en una 
fiesta pública popular. Para Manuel Peña, el simbolismo del Auto de Fe 
no solo se sustentaba en la condena de los criminales o disidentes, sino en 
el aspecto religioso que se le atribuía. La ceremonia fue la representación 
cabal de la institución. Por un lado, fue un espejo que mostró las formas 
y, por otro, las críticas y el rechazo.

Pedro Joseph Bermúdez de la Torre y Solier (1661-1746), rector de 
la Universidad San Marcos de Lima, doctor en ambos derechos, alguacil 
mayor de la Real Audiencia y consultor del Santo Oficio, presenció el Auto 

11	 Los Autos de Fe podían ser públicos o privados. En ambos casos se daban a conocer 
las sentencias de los acusados, incluso los motivos y circunstancias del porqué se le 
juzgó. Sin embargo, los autos privados se desarrollaban en alguna capilla o iglesia que 
el tribunal consideraba idónea para la ejecución de tal acto. La mayoría de las veces, 
para el caso limeño, se desarrollaban en la misma sala de audiencia del tribunal o en 
la capilla de San Pedro Mártir. Cumplían con una serie de normas y protocolos, pero 
no tenían la magnitud, ni la pompa que un Auto Público. Por el contrario, este se 
realizaba en la Plaza Mayor de la ciudad, se construían andamios para el dictamen de 
las sentencias, los reos eran expuestos con los sambenitos y corozas e incluso asistían 
las autoridades más importantes de la ciudad a presenciarlo, incluyendo el virrey, 
el obispo o los reales oidores. El Auto Público de fe representaba el poder absoluto 
que la Inquisición poseía, pues quedaba de manifiesto, a través de la exposición de 
los reos, el control y método que los hombres del Santo Oficio aplicaban sobre las 
almas y los cuerpos de los condenados. El escrito de Bermúdez de la Torre y Solier 
ejemplifica, al final de sus folios, la diferencia entre un Auto público y privado. Para 
más información revisar los textos de Manuel Peña.



204  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Público de Fe celebrado el domingo 23 de diciembre de 1736 en la Ciudad 
de los Reyes. A través de su escrito Triunfos del Santo oficio peruano Relación 
panegyrica. histórica, y política del Auto Público de Fé celebrado en la inclita, 
regia ciudad de Lima por el Sagrado Tribunal de la Inquisición del Reyno del 
Perú, superior, y principal provincia de la América Austral, publicado por 
la Imprenta Real en 1737 y con licencia de los Superiores, describió todo 
el proceso y solemnidad que los inquisidores aplicaban en un acto de esa 
magnitud.

El libro, compuesto por 180 folios verso-reverso y dividido en tres 
partes, menciona cada una de las etapas del Auto. Comienza comentando 
la previa al acontecimiento, incluso asegura que el 19 de noviembre de 
1736 los inquisidores deciden desarrollar el Auto Público. Los doctores 
Gaspar Ibáñez, Cristóbal Calderón y el licenciado Diego de Unda, jueces 
del tribunal, junto al secretario Thoribio Román de Aulestía, envían una 
misiva al rector y al claustro de la universidad informándoles y, a su vez, 
invitándoles a presenciar el acto (folio 24 reverso). El domingo designado, 
según las palabras del autor dieciochesco, se “tocaron plegarias en todas las 
iglesias de la ciudad, a las doce, a las dos y a las seis de la tarde”. Obedeciendo 
La Instrucción de 1561, emanada desde el Consejo de la Suprema y por orden 
del inquisidor general Fernando de Valdés, el Auto se celebró un día festivo, 
así la asistencia sería más numerosa y provocaría un mayor escarmiento en 
la población. La ciudad fue engalanada con “lustroso aparato y magnífico 
adorno en todas sus ventanas, galerías y balcones”. Además, se prohibió 
pasar, desde el día anterior, por aquellas calles que recorrería la procesión 
de los penitenciados (folio 63 verso).

El libro es una ejemplificación cabal del aprecio y opinión que un 
sujeto como Bermúdez de la Torre y Solier tiene por el Santo Oficio. Sus 
folios no se limitan a describir el método que los inquisidores siguen y 
aplican en un Auto Público de Fe, sino toda la dinámica que se produce 
en torno a un acontecimiento de este tipo. La ciudad de Lima se convierte 
en un medio para proyectar la omnipresencia de la Inquisición. Cada una 
de las palabras escritas por el abogado dieciochesco son un acercamiento 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  205

a la cotidianidad de una sociedad que convive e interactúa con el tribunal 
(Millar, Inquisición).

El texto se divide en tres partes y cada una en diez, siete y dos capítulos 
respectivamente. El detalle y precisión de sus palabras nos trasladan a la 
Lima de 1736. Entre sus folios describe el protocolo que los inquisidores 
siguen y exigen a todos sus invitados; las relaciones que tiene con las otras 
instancias jurisdiccionales, pues envía misivas e invitaciones a los miembros 
del Cabildo, de la Real Audiencia, de la universidad y, asimismo, les exige 
apoyo monetario y resguardo para embellecer y proteger la ciudad. También 
describe el lugar en el que se ejecutará el acto: un teatro de 204 pies de 
longitud y 102 de latitud para formar un rectángulo “cuya planicie contenía 
20.808 pies de superficie” (folio 30 verso-reverso). También describe las 
galerías en las que se sentarán las señoras y las gradas en las que se ubicarán 
las “religiones, colegios y familias de ministros del Santo Oficio”. Por otra 
parte, recurre a un lenguaje jurídico y explica el porqué la Inquisición debe 
castigar a los herejes, incluso recurre a grandes tratadistas, juristas y teólogos 
para argumentar sus teorías, entre ellos a Nicolás Eymeric. Sobre el uso 
del sambenito12 dice que “los hombres son bendecidos y salvados”, ya que 
llevan sobre sí una “insignia de penitencia”, pues su nombre proviene de 
“saco bendito” (folio 64 reverso y 65 verso).

Mención especial requieren los folios que dedica a describir el sermón 
que los inquisidores dictan ese día 23 de diciembre de 1736. Sermón 
aprobado por Joseph de Castro, doctor teólogo y catedrático de prima del 
angélico doctor Santo Tomás en la real Universidad San Marcos de Lima, 
calificador del Santo Oficio, examinador sinodal del arzobispado de la 
Ciudad de los Reyes y exprovincial de la provincia del Perú. Los folios 94 
verso a 132 reverso reproducen las palabras que usan los inquisidores para 
el perdón y salvación de los herejes, entre ellas “Christo defendió su propio 
mérito y lo declaró digno de sus elogios” (folio 100 verso).

12	 El sambenito era una prenda confeccionada en lana con la cruz de San Andrés y usada 
por los penitentes o herejes castigados por la Inquisición. El uso de esta prenda era 
símbolo de la infamia, pues llevarlo sobre sí era perpetuar el escarnio público. Para 
más información leer las investigaciones de Manuel Peña.



206  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Pedro Bermúdez de la Torre y Solier también dedica un apartado, 
entre los folios 75 verso-reverso, a comentar las supersticiones y, sobre todo, 
a explicar por qué los inquisidores estaban capacitados para condenarlas. 
Según él, la superstición y el maleficio engañan “la razón con mentirosos 
simulacros y deslumbra los ojos con fingidos reflejos”. No obstante, respalda 
la posición mesurada del tribunal e insiste que “ante la falta suficiente de 
pruebas prevalezca la observancia”. En el “Sumario de los Reos” agrega las 
opiniones de Jacobo Sprenger, Alonso de Castro, Jacobo de Simancas, Pedro 
Martín del Río, Francisco de Torreblanca, César Carena y Jacobo Piñateli, 
juristas y tratadistas cuyas obras vinculaban el delito de superstición con el 
sexo femenino. Todos ellos concluyeron que las supersticiones eran herejías 
abominables, pues daba pábulo al pacto con el demonio.

Bermúdez de la Torre y Solier extrae algunas citas de aquellas obras 
destacadas. J. Sprenger dice, según el rector de la Universidad San Marcos, 
que las “reas supersticiosas y maléficas” deben ser castigadas con más 
rigurosidad que el resto de los herejes, puesto que “añaden a esos mismos 
delitos los del pacto diabólico y el pernicioso maleficio”. C. Carena lo ratifica, 
incluso postula que, si las mujeres confiesan tener intención de “apostatar 
de la católica religión”, deben “abjurar de vehementi”. Asimismo, P. Martín 
del Río sostenía que “las hechiceras debían ser sentenciadas a la pena del 
último suplicio, aunque no matasen a nadie con venenos, ni maleficios, 
porque esta pena correspondía al pacto y comunicación con el demonio”. 
F. Torreblanca, por su parte, nombraba todas “las especies de maléficas” y 
creía que el castigo dado a ellas “debía ser suficiente”, aunque “el maleficio 
no tuviese efecto alguno” (folios 133 reverso-135 verso).

En las diciséis sentencias descritas contra las supersticiones, cifra a la 
que, Bermúdez de la Torre y Solier, suma las condenas por poligamia, varios 
delitos, reos en estatua y relajados en estatua, menciona por primera vez 
a María Hernández y su hija María Feliciana Fritis. Esas líneas dedicadas 
a describir sus condenas son cruciales para nuestro estudio, ya que es la 
poca información que poseemos sobre nuestras protagonistas y, lo que 
nos permite, a su vez, recrear o, al menos, suponer ciertos aspectos de sus 
vidas (Pujadas).



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  207

Al prescindir de los juicios contra María Hernández y su hija, María 
Feliciana, es complejo reconstruir sus vivencias, pues no contamos con 
un documento inquisitorial que nos aclare quiénes eran, de qué lugar 
provenían, cuáles eran sus prácticas, cuál fue su transgresión o herejía, o 
qué rol cumplían en su comunidad. Sin embargo, los documentos del Santo 
Oficio repiten información. Es decir, los juicios contra las supersticiones 
poseen un modelo común que facilita la reinterpretación de los datos que 
entregan o, en palabras de Carlo Ginzburg, son monológicos y seriales 
(El hilo). Por ejemplo, la mayoría de las condenadas eran mujeres pobres, 
viudas, solteras o sin pareja. No poseían bienes materiales y representaban 
un estamento de la jerarquización impuesta por la corona española: mulatas, 
mestizas, negras bozales, negras criollas o zambas. Muchas de ellas ejercían 
oficios domésticos y, también, eran migrantes, ya que en sus confesiones 
y audiencias13 resaltaban su origen o nacimiento fuera de la ciudad (Urra, 
“Fuentes”; Mannarelli).

Todas estas circunstancias no son ajenas o distintas a la realidad 
de María y María Feliciana. Las dos mujeres, como tantas otras, según 
Bermúdez de la Torre y Solier, poseen características similares o afines. 
María Hernández, en Triunfos del Santo Oficio peruano relación panegyrica, 
es descrita como mestiza, natural del reino de Chile y residente en el Puerto 
del Callao. Lamentablemente no sabemos cuándo ni porqué se traslada 
de un lugar a otro, menos bajo qué circunstancias arribó al reino del 

13	 Las Instrucciones de 1561, dictadas por el inquisidor general Fernando de Valdés, 
ordenaba a todos los jueces de distrito que al comenzar un juicio inquisitorial debían 
preguntar y, asimismo, anotar todas las situaciones, cotidianidades y experiencias 
vitales del sujeto acusado. Este procedimiento se llamó ‘el discurso de sus vidas’. Entre 
más detallado fuera, más fácil era la función del inquisidor, ya que esas experiencias 
registradas por su pluma, muchas veces, eran determinantes para definir el tipo de 
delito y, sobre todo, para dictar sentencia. El relato de los sujetos condenados por 
los inquisidores era de suma importancia, porque también exponía la red de la cual 
formaban parte y eso, a su vez, provocaba la desarticulación de las alianzas familiares, 
amicales e incluso sociales, todos eran expuestos a través de la indefensión del acusado. 
El discurso de sus vidas no debía ser interrumpido. Así, consciente o no, el mismo 
acusado exponía a su medio social y cercanos ante el tribunal. Para más información 
revisar el artículo Los discursos de la vida de la documentación inquisitorial: Autobiografías 
entre la obediencia y la resistencia del historiador José Luis Loriente Torres.



208  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Perú. Su hija, en cambio, es natural del Puerto. Asimismo, ejercen oficios 
domésticos que, como a la gran mayoría de las hechiceras condenadas por 
el tribunal limeño, las ayudan a sanear sus precarias economías. Muchas 
de las condenadas por superstición no solo eran hechiceras, sino también 
lavanderas, costureras, cocineras o vendedoras, incluso ejercían varios oficios 
a la vez. María Hernández “la Pulga” era lavandera, mientras que María 
Feliciana no tenía oficio, pero sí estaba casada, no así su madre cuyo estado 
era viudo (folios 139 verso-140 reverso).

Una de las ventajas de los juicios inquisitoriales es la descripción de 
muchos aspectos vivenciales de las condenadas. Desde las primeras líneas 
de sus escritos, los hombres del Santo Oficio establecen sus orígenes, 
edades, residencias, estados, oficios y, a medida que los testigos declaran, 
conocemos los tipos de relaciones que entablan en y con sus comunidades 
(Knutsen). Lamentablemente, no contamos con las relaciones de causas, 
pero la sentencia descrita por Bermúdez de la Torre y Solier enuncia algunas 
de las situaciones y características anteriores.

A través de la sentencia, el doctor en ambos derechos nos acerca, 
aunque sea parcialmente, a las vivencias de nuestras protagonistas. Ninguna 
de las dos sentencias supera las 35 líneas, sin embargo, ilustran tres aspectos 
clave sobre las vidas de María y María Feliciana: origen, oficio y estado. 
Al parecer, María se trasladó muy joven al Perú, pues solo tenía 57 años al 
momento de ser condenada, mientras que su hija 25 años. Suponemos que 
María “la Pulga” fue madre de María Feliciana a los 32 años, lo que, a su vez, 
esclarece el período de residencia en el Puerto del Callao. María Feliciana 
“la Pulguita” era natural de allí. Por lo tanto, su madre, “la Pulga”, vivió en 
el puerto los mismos años que tenía su hija o incluso más. Su migración 
desde Penco, actual sur de Chile, probablemente, fue en su treintena (folios 
139 verso-140 reverso).

Otro aspecto fundamental son las comparaciones que Bermúdez de 
la Torre y Solier hace sobre las dos, pues se basó en el tipo de sentencia o 
abjuración para cotejarlas. Para él, madre e hija eran idénticas, sobre todo 
“en la maldad”, pues tanto “en las culpas y en las penas” eran iguales. A 
María “la Pulga” y a María Feliciana se les condenó a abjurar de vehementi. 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  209

Ambas, aquel domingo 23 de diciembre de 1736, recitaron el sermón que 
los inquisidores exigían ante tal condena:

Quiero, y confiento, y me place que fi en algun tiempo, lo que Dios no quiera, 
fuese, o viniere contra las cofas fufodichas, o contra qualquiera parte dellas, 
que en tal cafo fea havido, y tenido por relapfo, y me fometo a la correccion, 
y feveridad de los Santos Sacros Canones, para que en mi, como perfona que 
abjura de vehementi, fean executadas las cenfuras, y penas en ellos contenidas, 
y confiento que aquellas me fean dadas, y las haya de fufrir, quanto quiera 
que algo fe me probare haver quebrantado de lo fufodicho por mi abjurado: 
y ruego al prefente Secretario, me lo de por teftimonio, y a los prefentes, que 
de ello fean teftigos. (folio 82 reverso)

La abjuración de vehementí significaba el grado de peligrosidad 
que ambas representaban para la sociedad y, sobre todo, para la ortodoxia 
católica vigilada por los inquisidores. La gravedad de sus actos se reflejaba 
por medio de una abjuración no menor. Dentro de las tres categorías la de 
vehementí era la intermedia. Es decir, la precedía la de Leví o menos grave 
y la seguía la abjuración en forma, destinada a los judaizantes (Cavallero). 
“La Pulga” fue acusada de “supersticiosa, maléfica y sospechosa heretical”, 
mientras que a María Feliciana la acusaron de “maestra de maleficios y otros 
hechos supersticiosos, idolátricos y hereticales”. Bermúdez de la Torre y 
Solier sostiene que los inquisidores les exigieron, junto a otras seis mujeres, 
salir al Auto con “el Sambenito de media aspa, soga al cuello y una vela 
verde entre las manos”. Después de abjurar fueron absueltas ad cautelam y 
condenadas a la vergüenza pública, azotes por las calles, destierro, penitencias 
y perdimiento de bienes (folio 137 reverso).

Ahora bien, Bermúdez de la Torre y Solier recurre a una pluma 
ingeniosa para describir la sentencia contra “la Pulga”. Luego de nombrar 
a fray Cayetano Garrido de la Orden de San Francisco, ministro del Santo 
Oficio y lector de la causa contra María Hernández, comentó que la hechicera 
también fue acusada por “haber cometido muchos y graves sortilegios”. 
Incluso “invocó al demonio” y se declaró a sí misma “maestra de varios 



210  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

hechos supersticiosos, idolátricos y hereticales”. Por ende, “picando su 
natural bullicio la hacía digna de su adquirido nombre”. Al día siguiente, 
después de ser absuelta ad cautelam, fue condenada a 200 azotes. El verdugo 
apretó “la penca y el pulgar” haciendo eco del origen y apodo de nuestra 
protagonista: Penco, reino de Chile, y “la Pulga”. Luego de tal acto se le 
desterró por cinco años al pueblo de Lambayeque, obispado de Trujillo 
(139 verso-reverso).

A pesar de ser una información reducida, el decano de la Universidad 
San Marcos de Lima nos acerca al método inquisitorial a través de las 
sentencias dictadas y aplicadas por los inquisidores ese domingo 23 de 
diciembre de 1736. El no contar con la relación de causa de “la Pulga” nos 
imposibilita recrear o rehacer otros pasajes de su vida. Sin embargo, algunas 
características de la condena son clave para reconstruir aspectos vivenciales de 
ella y su hija “la Pulguita”. Por un lado, las reas son expuestas al escarmiento 
público, pero con un protocolo propio de un acto como el Auto de Fe, 
solemne y engalanado (Peña). Por otro, conceptos como hechicera, sortílega 
o maléfica solo redundan y acrecientan las culpas y gravedades de los actos 
cometidos por madre e hija. Además, reflejan las redes femeninas en torno 
a las prácticas supersticiosas; no solo el vínculo parental entre las dos, sino 
con otras mujeres, pues el tipo de abjuración es también un factor clave para 
definir los tipos de habilidades y conocimientos, más o menos peligrosos, 
que entre ellas compartían (Urra, “Movilidades”). María de Silva o “marota 
de quadros” también fue condenada por los inquisidores de Lima, pero en 
el Auto privado de 1737. De ella sí contamos con su relación de causa y, al 
igual que tantas otras, se resguarda en el legajo 5346 del Archivo Histórico 
Nacional de Madrid. En sus confesiones y audiencias nombró a “la Pulga”. 
A los hombres del Santo Oficio les dijo que de ella aprendió a invocar a las 
“huacas, a pallop y a san Pedro Mártir”.

Al referirse a María Feliciana, “la Pulga menor” o “la Pulguita”, fue 
más recatado, aunque el lenguaje para mencionarla no careció de ingenio, 
pues no solo se limitó a describir la condena, sino también a dar su opinión 
respecto de las prácticas de la hechicera. Bermúdez de la Torre y Solier creyó 
que María Feliciana aún no había salido “del vientre de su madre” y ya la 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  211

seguía con sus ejemplos, pues hizo “gala del sambenito, arrastrar la soga y 
con mal aire hacerse la vela”. Al igual que su madre también fue condenada 
al destierro, pero a la ciudad de la Concepción en el reino de Chile por 
cuatro años (folio 140 verso).

Todas y cada una de las menciones que Bermúdez de la Torre y 
Solier hace sobre la madre y su hija nos permite interpretar, aunque sea 
parcialmente, aspectos cotidianos y vivenciales de María y María Feliciana. 
Entre ellas se repiten muchas situaciones que, suponemos, son consecuencia 
del intercambio y aprendizaje que, comúnmente, se daba entre hechiceras 
(Lara).

La pobreza y marginación, por ejemplo, podría ser otra característica 
común y afín a las dos. María Hernández es descrita como una viuda y de 
oficio lavandera, mientras que su hija es una mujer casada, pero sin oficio. 
En este punto conjeturamos, una vez más, respecto de la posición económica 
de ambas y por qué usan la hechicería, pues dicha práctica era común en 
aquellas mujeres pobres y sin vínculos masculinos que les brindaran un 
convencionalismo social. La relación entre María Feliciana y su marido es 
desconocida, pues lamentablemente no existe un documento que nos diga 
si efectivamente mantenía una relación marital con él o, como muchas otras 
mujeres, había sido abandona previo al juicio o, incluso, no estaba casada 
con su marido, sino amancebada (Urra, “Mestizaje”). Joseph Bermúdez de la 
Torre y Solier solo describe la sentencia, pero no detalla aquellas relaciones 
afectivas que, muchas veces, solventan una vida convencional, pero necesaria 
para el buen desenvolvimiento de las mujeres en sus comunidades. Así, 
evitaban los rumores y, sobre todo, prejuicios de una sociedad patriarcal 
como la del Antiguo Régimen americano (Torquemada, “Los delitos”).

El destierro dictado para ambas también es una característica común 
en este tipo de causas y sentencias. Alejarlas de su entorno y cotidianidad 
significaba desprotegerlas y desvincularlas de su comunidad, sus redes 
familiares, amicales y, sobre todo, sus vínculos afectivos. Ambas, madre e 
hija, fueron separadas por 4.550 kilómetros de distancia. Cómo sobrellevaron 
la separación entre las dos y cómo se reconstruyeron socialmente en dos 
espacios geopolíticos distintos, es una de nuestras grandes interrogantes. 



212  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Lo que sí sabemos es que, al separarlas, los inquisidores desmantelaban las 
redes entre mujeres, principalmente aquellas de intercambio, apropiación 
y recepción de conocimientos y habilidades (Urra, “Reincidencias”).

Discursos decimonónicos y masculinos sobre la 
Inquisición. Confrontación de ideas en torno a dos 
hechiceras condenadas por el tribunal de Lima:
“La Pulga y la Pulga Menor o la Pulguita”

Iván Jaksic y Sol Serrano analizaron la ruta del liberalismo chileno, 
analizando el método que el republicanismo chileno aplicó para alcanzar 
un Estado Liberal. Para ambos, el ideal liberal fue aceptado por casi todos 
los sectores políticos del país, pues al ser pequeño y homogéneo no tuvo 
contratiempos. Incluso creen que, al aplicarse el liberalismo, predominó una 
continuidad política arrastrada desde el período tardo-colonial o borbónico. 
El liberalismo chileno se caracterizó por tres elementos: i) consenso entre 
las fuerzas políticas, ii) equilibrio entre los poderes del Estado: ejecutivo y 
parlamento, y iii) reformas y no revoluciones. Para ambos investigadores 
el Liberalismo chileno fue ideológico (Jaksic y Serrano)

El siglo XIX fue un período de construcción política, en el que 
las ideas y retóricas se expusieron a través de debates y enfrentamientos 
intelectuales. Conservadores y liberales confrontaban sus ideas mediante 
la prensa y, así, exponían el devenir del Estado chileno. La Inquisición fue 
parte de esos debates y la discusión sobre sus métodos y continuismos no 
solo se produjo entre los liberales y conservadores de la península Ibérica, 
sino también en tierras americanas. Chile, por ejemplo, no estuvo ajeno 
a ese enfrentamiento de ideas. Apoyarla y defenderla o renegar y culparla 
de todo el retraso intelectual, científico e incluso político, eran el centro 
del debate.

En 1990 el historiador Roberto López-Vela publicó un artículo 
en el que analiza las distintas reinterpretaciones historiográficas sobre la 
Inquisición y su vínculo con el Estado. Para él, el Santo Oficio poseía una 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  213

naturaleza política y su producción bibliográfica fue la más amplia de todos 
los cuerpos burocráticos de la monarquía católica. El principal debate que 
se ha producido sobre la Inquisición ha sido comprobar su relación con 
los poderes y, especialmente, con la monarquía.

La bibliografía sobre la Inquisición no es fácil de resumir, pues ha 
estado influida por diferentes coyunturas políticas, por lo tanto, es extensa y 
disímil. Pese a ser una de las piezas más importantes para la monarquía, era 
una de las tantas más que la componían. Sin embargo, su jurisdicción y el 
peso de la Iglesia sobre ella le otorgaban un carácter fuertemente represivo. 
Según R. López-Vela, El Santo Oficio encarnó al Antiguo Régimen; su 
historiografía se creó en medio de esos combates políticos, dando origen 
al Estado de la burguesía española. Los radicalismos u opiniones sobre ella 
se basaron en las confrontaciones entre liberales y conservadores. Con las 
percepciones sobre la Inquisición se discutió lo que se debía o no recoger 
y readaptar del Antiguo Régimen. Es decir, cuáles debían ser los tipos de 
relación entre Estado e Iglesia durante el siglo XIX. Esa confrontación 
entre liberalismo y tradicionalismo, o conservadurismo, se convirtió en 
un combate de propaganda. No obstante, los excelentes comentarios y 
opiniones de ese enfrentamiento intelectual dieron pie a las interpretaciones 
historiográficas que, hasta la fecha, definen el apoyo o negación del Santo 
Oficio (López-Vela).

Los intelectuales e historiadores del siglo XIX más destacados o que 
más aportaron a la reinterpretación historiográfica inquisitorial fueron Juan 
Antonio Llorente (1759-1823) y Henry Charles Lea (1825-1909). Ambos 
cuestionaron un sinfín de situaciones en el que se trató de dar respuesta 
a la naturaleza jurisdiccional de la Inquisición, cuál fue el componente 
eclesiástico y cuál el secular, cómo influyó el rey sobre la Inquisición y, 
sobre todo, cómo evolucionó la relación política entre la monarquía y 
el Santo Oficio. Los dos utilizaron una documentación más rigurosa y 
coherente con los cuestionamientos de ese período histórico. Llorente y 
Lea intentaron dar respuesta o, al menos, solucionar el gran conflicto en 
torno a si la Inquisición era dependiente o no de la monarquía y si influyó 
o no en la transformación del Estado (López-Vela).



214  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Algunos de estos debates también estuvieron presentes entre los 
diálogos y alegatos de los intelectuales chilenos decimonónicos. Zorobabel 
Rodríguez (1839-1901) menciona a Llorente en una de sus cartas al diario La 
Estrella. Inclusive cuestionó la cifra que dio para contrariar a la Inquisición. 
Según Rodríguez, las 31.912 víctimas del Santo Oficio son falsas, ya que 
es imposible que esa cifra sea verídica, aunque “los ilusos, incluso de países 
civilizados, lo crean” (Rodríguez, 1868). Para Rodríguez, el intelectual B. 
Vicuña Mackenna y su posición liberal están extraviados y, al igual que una 
piedra de toque, solo juzgan hechos e individuos. Su liberalismo se espanta 
de las hogueras de la Inquisición, pero “él quema a todos los no liberales 
en su horno” (Rodríguez, 1868).

José Ramón Saavedra (1821-1907), refutó muchas de las ideas y teorías 
de Benjamín Vicuña Mackenna (1831-1886). Respecto de la fundación 
del Santo Oficio y sus métodos correctivos le dice que:

si comparamos los procedimientos de la Inquisición española con los de los 
tribunales seglares en Europa, llegamos a esta curiosa pero inevitable conclusión, 
a saber: que en ninguna otra parte se daban tantas garantías al acusado. En 
cuanto a la tortura, su aplicación jeneral, i en cuanto a los abogados del reo, 
en vano buscariamos traza en los momentos procesos relijiosos o políticos que 
suscitó en Inglaterra el sombrio gobierno de Isabel Tudor. (Saavedra, Cartas)

Saavedra le cuestiona otras creencias, algunas sobre “la caza de 
brujas”; en este sentido, cree que, si ya pasó el tiempo “de los centauros y 
sirenas”, también pasó el tiempo de las brujas. No obstante, cree que tal 
asunto es clave para Vicuña Mackenna, ya que le proporciona un “campo 
para ejercitarse en sus chistes”. Además, sostiene que el período histórico 
de confrontación con el intelectual liberal y decimonónico es cuando 
más en boga están “las brujas y la brujería”. A pesar de que el siglo XIX 
es un período en el que “las brujas no asustan”, estas no desaparecen. Ni 
la libertad, ni el positivismo, ni el progreso las inhiben. Al contrario, “las 
brujas florecen como en sus mejores tiempos”, porque el vulgo cree en ellas 
como “un católico en el dogma” (Cartas ).



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  215

Benjamín Vicuña Mackenna no se dejó amendrentar, pues respondió 
todas y cada una de las alegaciones de Saavedra. En una de sus respuestas le 
refutó la “apología” sobre la Inquisición y repudió las palabras del intelectual 
conservador, pues para él no era justo que aquellos que renegaron del Santo 
Oficio y sus métodos fuesen nombrados “calumniadores, pobres ilusos, 
enemigos de la sociedad y desertores del catolicismo”. Además, ironiza con 
algunas frases del prebendado y sarcásticamente le contesta cuestionándose 
a sí mismo; para el intelectual liberal el tema de “las brujas y la Inquisición 
se estableció a favor de los mismos a quienes martirizó” (Saavedra, Cartas).

Ahora bien, nuestras protagonistas, según los intelectuales del 
siglo XIX, eran mujeres importantes, pese a ser transgresoras y castigadas 
por la Inquisición, ambas eran objeto de cuestionamiento. Por un lado, 
ejemplificaban lo que debía ser controlado y, por otro, el método represivo 
de la Inquisición, sobre el que no todos estaban de acuerdo. María y María 
Feliciana se transformaron en figuras femeninas icónicas para apelar a favor 
o en contra del Santo Oficio. Ambas formaron parte de ese grupo numeroso 
de condenadas por la Inquisición, pero sus vínculos con el reino de Chile, 
a través de sus orígenes y de sus condenas, las transformó en los ejemplos 
esenciales para apoyar o renegar del Santo Oficio (Vicuña Mackenna, 
“Historia”).

Los intelectuales del Chile decimonónico no estaban ajenos al 
constructo que sobre las mujeres existía, al contrario, eran parte de él. Con 
sus opiniones potenciaron aquellas ideas sobre las malas mujeres. Incluso, 
en el siglo XIX crearon otro tipo de conceptos para cosificarlas. Amparados 
en la medicina y sus nuevas técnicas, complementaron el lenguaje religioso 
y social, ya existente, para controlar al sexo femenino, desde ese momento 
también lo hicieron desde la ciencia (Gálvez).

Algunas interrogantes, sin respuesta, apuntan al uso de las figuras 
femeninas transgresoras para perpetuar una sociedad patriarcal en la que las 
mujeres como María y María Feliciana fueran objeto o uso de ejemplificación 
de aquello que se debe controlar y, al mismo tiempo, castigar. Al identificarlas 
como sujetos con una historia y experiencia vital particular se transforman 
en íconos para los discursos masculinos que controlan y cosifican los cuerpos 



216  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

y las acciones femeninas. En este caso, además, suman su apoyo o negación 
a la Inquisición, pues estas mujeres son un ejemplo clave para renegar o 
respaldar a la institución española (González).

Manuel Ricardo Palma Soriano (1833-1919), intelectual, periodista, 
político y cronista peruano se refirió a la sentencia de “la Pulga”. En los 
Anales de la inquisición de Lima de 1863, nos habla sobre María Hernández. 
En la página 42, y de forma muy escueta, asegura que 

María Hernández, conocida como la Pulga”, mestiza y natural de Penco, Chile, 
de 57 años, viuda y lavandera fue acusada por los inquisidores de “maestra de 
hechizos, condenada a 200 azotes y ser desterrada al pueblo de Lambayeque 
por cinco años en el Auto Público de fe de 1736. (42)

En las primeras páginas de su texto enfatiza la búsqueda de registros 
que permitan al lector crear su propio juicio sobre la Inquisición. No se 
trata, según él, de juzgarla, sino de dar mérito a la verdad histórica.

Cinco años antes, el intelectual chileno Benjamín Vicuña Mackenna 
también la nombró en su texto Francisco Moyen y lo que fue la Inquisición 
en América de 1868. En su discurso afirmó algo similar a Palma Soriano. 
Basándose en los escritos del doctor en derecho y decano de la Universidad 
San Marcos, Pedro Joseph Bermúdez de la Torre y Solier (1661-1746), 
Benjamín Vicuña Mackenna sostuvo que “la Pulga chilena” y “la Pulguita”, 
su hija, fueron castigadas por hechiceras junto a otras diez mujeres el mismo 
día en que se quemó en la hoguera a “madame Castro” (132).

El uso que Vicuña Mackenna hace del texto del siglo XVIII no es 
más que para condenar los actos de la Inquisición y, asimismo, culparla por 
el retraso de las naciones hispanoamericanas. Uno de los datos relevantes 
que nos entrega son los nombres de los inquisidores que encabezaron el 
Auto de fe de 1736: Gaspar Ibáñez de Peralta, Cristóbal Sánchez Calderón 
y Diego de Unda y Mallea, a quienes compara con el sol, pues “los tres 
desprenden una luz vital para el arrepentimiento y, así pues, alcanzar una 
nueva vida como los fénix”. Aunque también los critica y acusa de ladrones. 
Sobre María Hernández se refiere a ella como “la vieja bruja” y luego cita las 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  217

palabras de Bermúdez de la Torre y Solier para explicar cómo se le condenó. 
Es decir, que “picando su natural bullicio la hacía digna de su adquirido 
nombre”. Al aplicársele los doscientos azotes, “el verdugo apretó la penca 
y el pulgar” (141).

En este texto menciona a José Ramón Saavedra de forma sarcástica 
y le recrimina su apoyo a los inquisidores Peralta y Unda. El prebendado 
aseguró en sus escritos que los inquisidores “hicieron bien en azotar a 
la pulga chilena y a la pulguita, su hija” (138). Vicuña Mackenna, sin 
embargo, cuestiona a la Inquisición y asegura que, así como la brujería 
perdió prestigió, el Santo Oficio también, pues “las hogueras se encendían 
para extirpar a los que no creían en el dogma católico y estos no creyentes 
eran adoradores del demonio” (138-139).

Dieciséis años antes, el 27 de agosto de 185214, en su discurso titulado 
Lo que fue la Inquisición en Chile para incorporarse a la Facultad de Filosofía 
y Humanidades de la Universidad de Chile, Vicuña Mackenna se refirió 
por primera vez a María Hernández “la Pulga”. En este documento aclara 
que la Inquisición en América tuvo un único y gran propósito y no fue 
precisamente el de “exterminar a la humanidad en las hogueras”, sino el de 
aumentar “el bolsillo de los inquisidores” a través de un “latrocinio en el 
que la hoguera era el botín de las conciencias”. Incluso, enfatiza la postura 
de las autoridades criollas en Chile, ya que, según él, hubo pocas víctimas 
naturales del territorio, salvo una “bruja” quemada viva en la plaza de Acho 
a la que llamaban “la Pulga chilena”. Sin embargo, el escritor peruano J. 
M. Córdoba Urrutia15, dedicado a describir este y tantos otros hechos 
vinculados a la Inquisición, no lo menciona, provocando así la crítica del 
intelectual decimonónico chileno (138).

De todo lo descrito por Vicuña Mackenna existe una pequeña 
pero notable contradicción, pues en el primer escrito asegura que María 

14	 El discurso de Benjamín Vicuña Mackenna fue leído en agosto de 1852 al incorporarse 
a la Facultad de Filosofía y Humanidades de la Universidad de Chile, pero fue 
publicado diez años más tarde, durante el segundo semestre de 1862 en los Anales 
de la Universidad de Chile.

15	 José María Córdoba Urrutia fue un escritor e intelectual peruano, cuya obra es un 
referente para los estudios peruanos literarios del siglo XIX.



218  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Hernández fue quemada en la Plaza de Acho, mientras que en el texto de 
1868 dice que fue condenada junto a otras diez mujeres, también hechiceras, 
en la Plaza Mayor de Lima. Además, menciona y critica a Saavedra, quien, 
según el mismo Vicuña Mackenna, apoyó a los inquisidores por azotarla. 
Desconocemos si se refiere al mismo espacio urbano, aunque llamándolo con 
distinto nombre. Hoy, la Plaza de Acho y la Plaza Mayor, son dos espacios 
urbanos distintos y distantes entre sí en el gran entramado urbano limeño.

Con la intención de refutar las teorías de Vicuña Mackenna, José 
Ramón Saavedra toma algunos de los escritos de su contemporáneo y los 
reacomoda a su favor. En La Inquisición: rápida ojeada sobre aquella antigua 
institución de 1867 intenta desmentir aquellos rumores y temores que giran 
en torno al Santo Oficio, pues deja por escrito su apoyo al tribunal y lo 
sustenta a través de algunos documentos del siglo XVIII como, por ejemplo, 
la misma documentación utilizada y citada por Vicuña Mackenna. En su 
texto ejemplifica la exageración que su coetáneo intelectual y liberal piensa 
sobre las “quemas de brujas”. Incluso analiza el actuar del tribunal respecto 
de las prácticas supersticiosas y asegura que sí existen, por lo tanto, deben ser 
exterminadas. El demonio, según Saavedra, “es un ángel que pervierte a los 
hombres de bien. El recelo hacia él provocó una severidad despiadada hacia 
sus secuaces, aunque encabezada por los tribunales seglares y no religiosos, 
salvo los de las sociedades protestantes”. La Inquisición española, según 
Saavedra, “fue el primero en abolir tan horrible castigo” (100).

El prebendado Saavedra, no duda de las lecturas de su coetáneo Vicuña 
Mackenna, pero, al mismo tiempo, lo desmiente. Así pues, mientras este 
asegura, “pero sin recordar dónde lo leyó, que una mujer llamada ‘la Pulga’ 
fue quemada viva en la plaza de Acho de Lima y junto a ella aventaron las 
cenizas de un bachiller llamado Ovando, también del reino de Chile”, José 
Ramón Saavedra lo contradice y asegura que ambos hechos son falsos. El 
intelectual decimonónico conservador corroboró su versión por medio de 
los escritos que, en ese entonces, se resguardaban en la Biblioteca Nacional 
de Chile. Dice haber leído los Autos de Fe de J. M. Córdoba Urrutia y 
en ningún momento de sus lecturas aparecieron datos, fechas o nombres 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  219

distintos a los entregados por Bermúdez de la Torre y Solier en 173716, 
pues también recurre al texto del abogado dieciochesco para respaldar sus 
teorías. Incluso, dice no haber hallado a ninguna otra pulga chilena, ni a 
ningún otro Solís y Ovando, el cual, según Saavedra, no fue bachiller, sino 
minero y su cuerpo enterrado en un lugar sagrado. María Hernández “la 
Pulga” tampoco fue quemada, sino desterrada (105).

Zorobabel Rodríguez, otro de los intelectuales decimonónicos, 
también se refirió a María Hernández “la Pulga”. En el diario La Estrella 
de Chile publicó cinco cartas durante el año 1868. Todas a favor de José 
Ramón Saavedra y su teoría respecto de “la Pulga” y las no quemas de 
brujas encauzadas por la Inquisición. Al igual que su coetáneo conservador 
contradice la versión de Vicuña Mackenna y asegura que María Hernández 
no fue quemada viva, sino desterrada a Lambayeque, Obispado de Trujillo, 
por cinco años (Diario La Estrella,1868, 292).

Los teorías y diálogos respecto de la Inquisición, su actuar las 
consecuencias para todo quien trató de forma directa o indirecta con dicha 
institución, son apreciados en el texto Cartas a la Inquisición publicado 
en el Santiago de 1868. En este escrito, Saavedra y Vicuña Mackenna se 
enfrentan intelectualmente, por medio de una prosa apasionada y cargada 
de sentimientos, a favor y en contra de la antigua institución española. 
Zorobabel Rodríguez, comenta –al principio del texto– la importancia 
de leer estas cartas entre los dos intelectuales decimonónicos, pues solo 
así es posible tener una apreciación personal y única de la Inquisición, ya 
que las teorías de los dos intelectuales chilenos se basan en documentos 
originales e inéditos. Aunque nos advierte que la realidad social, política y 
moral de los dos intelectuales fue clave para entender el tipo de apreciación 
que cada uno tenía sobre el Santo Oficio. Él mismo apoyó y reivindicó a 
Saavedra (Cartas a la Inquisición 8).

José Toribio Medina (1852-1930) en su Historia del tribunal del 
Santo Oficio de la Inquisición de Lima (1569-1820), Tomo II de 1887, es 

16	 El Auto de Fe en el que se condenó a María Hernández y su hija María Feliciana se 
desarrolló en diciembre de 1736, pero la publicación del escrito redactado por P. J. 
Bermúdez de la Torre y Solier fue en 1737, un año más tarde.



220  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

decir, veinticuatro años después del informe de Palma Soriano, también 
mencionó a María Hernández de forma escueta y superficial. Para él, “la 
Pulga” y su hija llamada “la Pulga menor” recibieron el mismo castigo que 
Antonia Osorio. En la página 300 de su texto sostiene que “la manchada”, 
sobrenombre de Antonia, fue sentenciada por los inquisidores a recibir 
200 azotes y ser desterrada por diez años a la ciudad de Guayaquil (300).

Los cinco intelectuales decimonónicos se limitan a repetir y nutrir 
sus postulados entre sus escritos y teorías. Ni siquiera en los resúmenes 
de José Toribio Medina “la Pulga” y la “Pulguita” o “Pulga menor” son 
descritas con detalle y exactitud, todo lo que se dice de ellas es limitado 
y con fuertes vacíos que impiden un estudio certero. Incluso, algunos ni 
siquiera mencionan a María Feliciana, salvo para repetir que “era hija de la 
Pulga”, de ella no existe más información, solo el vínculo parental que la 
une con María Hernández, su madre (Medina 300).

Todos los intelectuales decimonónicos se basaron en escritos 
inquisitoriales indirectos para hablar y construir un relato sobre nuestras 
protagonistas, pero no especifican en cuál de ellos, salvo Vicuña Mackenna, 
quien se inspiró en el escrito del decano de la Universidad San Marcos de 
Lima o en el Auto de fe de 1736, que no es un documento de la Inquisición, 
sino la apreciación y observación de un abogado como P. J. Bermúdez de 
la Torre y Solier.

Resulta curioso la poca información que de ellas poseen, ninguno de 
los cinco detalla las etapas del juicio, las testificaciones, la defensa del abogado 
o las resoluciones de los inquisidores. Tal vez, la documentación original ya 
estaba perdida en el siglo XIX, puesto que Medina no se explaya sobre ellas 
en sus transcripciones. Los resúmenes del intelectual liberal chileno han sido 
objeto de múltiples estudios y análisis. El aporte a las investigaciones de la 
Inquisición, sobre la base de los estudios de Medina, han construido un 
paradigma revelador de la Inquisición en América: cotidianidad, estadísticas, 
institucionalidad. La información que compartió, mediante sus escritos, 
aumentó el interés de los intelectuales contemporáneos y posteriores a él. 
La inquisición y sus documentos se convirtieron en objeto de estudio y 
reinterpretación social (Sagredo, 2020).



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  221

Asimismo, también podemos reinterpretar las palabras y escritos de 
los intelectuales decimonónicos, ya que, pese a los vacíos y silencios de los 
documentos, no corroborando cuál era aquella documentación y bajo qué 
pretexto se escribía, se atreven, de igual modo, a crear perfiles femeninos 
connotados como peligrosos y, por tanto, cuestionados por ellos mismos, las 
autoridades y la sociedad en general. Además, las utilizan para estadísticas y 
diálogos en torno a la Inquisición, cuyo favoritismo o desagrado aumenta 
las recreaciones ficticias o no siempre afines a la realidad. La reinterpretación 
que los intelectuales decimonónicos hacen de estas mujeres es para perpetuar 
una idea negativa sobre ellas, sus prácticas y conocimientos y, de cierto 
modo, utilizarlas como ejemplo de lo que no se debe ser. Es decir, aquello 
que no es digno de imitación.

Conclusiones

Los discursos de sus vidas o relatos inquisitoriales son, hoy en día, una 
fuente inagotable de análisis social. Los Inquisidores, a través de sus registros, 
detallaron una serie de situaciones sobre sus condenados que, por un lado, 
ejemplificaron todas las experiencias vitales de cada uno de ellos y, por 
otro, el método procesal que aplicaban en sus juicios. De forma indirecta 
los inquisidores nos acercaron a las etapas vivenciales de los sujetos que 
enjuició y sentenció. Los archivos de la Inquisición conservan una serie de 
documentos en los que cientos de vidas están expuestas entre sus folios.

Nuestras protagonistas, María y María Feliciana, fueron juzgadas 
por el tribunal de la Inquisición de Lima en 1736. Sin embargo, la pérdida 
de sus juicios nos motivó a buscarlas y así encontrarlas en una serie de 
documentos tardíos e indirectos, que no corresponden a los registros del 
Santo Oficio. Toda esta búsqueda nos ilustró la documentación creada en 
torno a la Inquisición. Documentos que, además, demuestran los aprecios o 
percepciones de quienes las redactaron. Por lo tanto, abre un nuevo camino 
de investigación en función de documentos indirectos, pero igual de útiles 



222  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

y representativos para conocer y analizar al Santo Oficio, sus métodos y 
pormenores.

Rehacer una biografía sobre ambas no fue fácil, ya que, al no tener 
los documentos originales o propios de la pluma inquisitorial, muchas 
lagunas sobre sus experiencias vitales quedaron expuestas. No obstante, 
la documentación paralela nos facilitó ciertos datos que, al igual que los 
escritos de los inquisidores, nos ilustró algunos pasajes de las vidas de ambas 
mujeres. Estas, como la gran mayoría de las condenadas por los hombres 
del Santo Oficio, poseían ciertas actitudes afines y comunes a los registros o 
relatos macro. Pese a la no existencia de sus juicios, fue posible reconstruir 
algunas etapas de sus vidas y desde ahí rehacer una serie de interacciones 
que nos acercó a sus experiencias vitales.

La percepción que muchos hombres tenían sobre el Santo Oficio es de 
suma importancia para entender las dinámicas que establece la Inquisición 
con las comunidades que custodió. La subjetividad de las apreciaciones 
eran clave para recrear un apoyo o negación a los métodos correctivos del 
Santo Oficio. La mayoría de los textos indirectos o tardíos que analizamos 
fueron escritos en el siglo XIX, período que avanza a un liberalismo y, por 
lo tanto, observa a la Inquisición como el impedimento para el crecimiento 
o separación de la Iglesia y el Estado.

El uso y representación de dos mujeres como María y María Feliciana 
en sus discursos, creemos que es para afianzar una opinión, negativa o positiva 
según fuese, sobre la Inquisición. Recurrir al sexo femenino y, además, 
transgresor, posibilita una reacción macro, pues se construye un discurso 
en torno a ellas, en las que se resaltan aquellas experiencias transgresoras 
para uso ejemplificador de lo que no se debe ser. Sin embargo, son figuras 
positivas cuando se trata de criticar y entorpecer el rol de la Inquisición.

Los discursos masculinos decimonónicos adecuan sus opiniones según 
intereses personales. Los intelectuales del siglo XIX potencian sus opiniones, 
liberales o conservadoras, para perpetuar constructos sociales sobre las mujeres 
y, además, glorificar o derribar a ciertas instituciones representativas del poder 
monárquico de antaño. Por lo tanto, usar determinados perfiles femeninos 



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  223

recrea imaginarios en torno al sexo femenino y aquellas instituciones que 
lo vigiló y controló.

Las biografías sobre ambas quedan limitadas a las experiencias sociales 
generales que no solo ellas, sino cientos de sujetos experimentaron. Enfrentarse 
a la Inquisición dejó en evidencia la dinámica social que giraba en torno 
a las prácticas subalternas y no afines al control social que el Santo Oficio 
exigió. Las confesiones, los relatos y las descripciones de sus experiencias 
vitales son el reflejo de la interacción entre acusado y acusador, es decir, 
entre sujeto común e inquisidor.



224  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Bibliografía

Ayllón, Fernando. El Tribunal de la Inquisición. De la leyenda a la historia. Lima: 
Ediciones del Congreso, 1997.

Bergot, Solène y Javiera Errázuriz. “La construcción de una mujer mala: la 
figura de Euldarisa Puelma en el crimen de la calle Maipú (1894-1896)”. 
Revista de Humanidades, n.º 43, 2021, pp. 113-144

Cavallero, Ricardo. Justicia inquisitorial. El sistema de justicia criminal de la 
Inquisición española. Buenos Aires: Ariel Historia, 2003.

Carcelén, Carlos. “La represión inquisitorial en el Perú entre los siglos XVI y 
XVIII”. Historia Imperial del Santo Oficio (siglos XV-XIX). Editado por 
Fernando Ciaramitaro y Miguel Rodrigues. México: Bonilla Artigas, 2024; 
pp. 631-662

Castañeda, Paulino y Pilar Hernández. La Inquisición de Lima, Tomo I (1570-
1635). Madrid: Editorial Deimos, 1989

_.	 La Inquisición de Lima, Tomo II (1635-1696). Madrid: Editorial Deimos, 
1995

Caro Baroja, Julio. Las brujas y su mundo. Madrid: Alianza, 2010.

Contreras, Jaime. El Santo Oficio de la Inquisición de Galicia (poder, sociedad y 
cultura). Madrid: Akal, 1982.

Gálvez Comandini, Ana. “Sexo y mente: relaciones entre medicina y psiquiatría en 
la elaboración científica de la inferioridad mental y sexual femenina. Estudio 
sobre la Casa de Orates de Santiago de Chile, 1890-1897”. Revista Punto 
Género, n.º 22, 2024, pp. 66-98

Ginzburg, Carlo. El hilo y las huellas. Lo verdadero, lo falso y lo ficticio. Ciudad de 
México: FCE, 2010.

_.	 El queso y los gusanos. El cosmos según un molinero del siglo XVI. Barcelona: 
Península, 2015.

González, Yéssica. “Malas mujeres. Adúlteras, criminales y transgresoras dentro 
de un espacio regional. Concepción, siglo XIX”. Mujeres: olvidos y memorias 
en los márgenes. Chile y América, siglo XVII y XXI. Temuco: UFRO, 2020, 
189-212



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  225

Greenleaf, Richard E. Zúmarraga y la Inquisición mexicana, 1536-1543. Ciudad 
de México: FCE, 1982

Jaksic, Iván y Sol Serrano. “El gobierno y las libertades. La ruta del liberalismo 
chileno en el siglo XIX”. Estudios Públicos, n.º 118, 2010, pp. 69-105

Knutsen, Gunnar W. “Después de la condena: supuestas hechiceras y brujas en 
Valencia después de sus procesos inquisitoriales”. Mulieres inquisitionis. La 
mujer frente a la Inquisición en España. Editado por María Jesús Zamora 
Calvo. Madrid: Academia del hispanismo, 2017, 287-308

Lara Martínez, María. Pasaporte de bruja. Volando en escoba, de España a América, 
en el tiempo de Cervantes. Cuenca: Alderabán, 2016.

López-Vela, Roberto. “Inquisición y Estado. Los fundamentos historiográficos de 
una interpretación política (1930-1990)”, Chronica Nova, n.º 18, 1990, pp. 
267-342

Loriente Torres, José Luis. “Los discursos de la vida de la documentación 
inquisitorial: Autobiografías entre la obediencia y la resistencia”. Espacio 
Tiempo y Forma, n.º 36, 2023, pp. 195-219.

_.	 “Las autobiografías inquisitoriales como fuentes para el estudio del artesano 
en época moderna. El caso de Juan Borgoñon”, Historia Social, n.º 108, 
2024, pp. 5-26

Mannarelli, María Ema. Hechiceras, beatas y expósitas. Mujeres y poder inquisitorial 
en Lima. Lima: Ediciones del Congreso, 1999.

Martínez Millán, René. La hacienda de la Inquisición (1478-1700). Madrid: 
CSIC, 1984.

Michelet, Jules. La bruja. Un estudio de las supersticiones en la Edad Media. 
Madrid: Akal, 2012.

Millar, René. “El archivo del Santo Oficio de Lima y la documentación 
inquisitorial existente en Chile”. Revista de la Inquisición, n.º 6, Universidad 
Complutense, 1997, pp. 101-116

_.	 “Singularidades y tiempos de un Tribunal de distrito. Lima 1570-1820”, 
Astrolabio, Nueva Época, n.º 11, 2013, pp. 9-42

_.	 Inquisición y sociedad en el virreinato peruano. Estudios sobre el Tribunal de la 
Inquisición de Lima. Lima: Instituto Riva Agüero, 1998.



226  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Ortiz Canseco, Marta. “Algunos apuntes sobre el Auto de Fe, celebrado en Lima 
a 23 de enero de 1639, de Fernando de Montesinos”. Auto de la fe, celebrado 
en Lima a 23 de enero de 1639 de Fernando de Montesinos. Editado por Marta 
Ortiz Canseco y Esperanza López Parada. Madrid: Iberoamericana-Vervuet, 
2016.

Peña, Manuel. “Los sambenitillos. Imagen y penitencia en el mundo hispánico 
(siglos XVI-XVIII)”. Revista Historia y Justicia, n.º 15, 2020, pp. 1-23.

Pujadas Muñoz, Juan. El método biográfico: el uso de vida en ciencias sociales. 
Madrid: CIS, 1992.

Sagredo, Rafael. “José Toribio Medina y la Inquisición en América: los orígenes de 
un tema histórico”. Lusitania Sacra, n.º 42, 2020, pp. 121-154.

Sánchez Ortega, María Helena. Confesión y trayectoria femenina. Vida de la 
venerable Quintana. Madrid: CSIC, 1996.

Tausiet, María. Ponzoña en los ojos. Brujería y superstición en Aragón en el siglo XVI. 
Madrid: Turner, 2004.

_.	 Abracadabra Omnipotens. Magia urbana en Zaragoza en la Edad Moderna. 
Madrid: Siglo XXI, 2007.

Tardieu, Jean Pierre. La “gran complicidad” de los criptojudaizantes de Lima (1635-
1642). Madrid: Iberoamericana-Vervuet, 2022.

Torquemada, María Jesús. La Inquisición y el diablo. Supersticiones en el siglo XVIII. 
Sevilla: Ediciones US, 2000.

_.	 “Los delitos de brujería y sortilegios: Los orígenes de su represión jurídica 
y algunas observaciones acerca de sus peculiaridades”.Tres estampas sobre 
la mujer en la historia del Derecho. Editado por María Jesús Torquemada y 
María José Muñoz. Madrid: Dykinson, 2013, pp. 55-114

Tovar, Raquel. “El proceso judicial contra las mujeres a través del Malleus 
Malleficarum, sus influencias en España y la normativa castellana en materia 
de herejía, brujería y blasfemia (siglos XV-XIX)”. Revista Clío y Crimen, n.º 
19, 2022, pp. 63-86

Urra Jaque, Natalia. “Mestizaje mágico en la ciudad. Intercambios, apropiaciones 
y recepciones. El proceso inquisitorial con María flores ‘la Llana Candela’, 
1699-1709”. Edad de Oro, n.º 38, 2019, pp. 361-373



NATALIA URRA JAQUE • DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONÓNICOS Y TARDÍOS…	 ·  227

_.	 “Movilidades geográficas, alianzas y parentescos en torno a las prácticas 
supersticiosas. Lima y sus hechiceras, siglos XVII y XVIII”. Revista Diálogo 
Andino, n.º 60, 2019, pp. 45-55

_.	 “Fuentes y documentos inquisitoriales sobre hechiceras, supersticiosas y 
sortílegas. Mujeres pobres y de castas frente a los inquisidores de Lima, siglos 
XVII y XVIII”. Mujeres e historia. Olvidos, exilios y memoria en clave de género 
en los márgenes coloniales. Chile y América, Siglos XVIII-XXI. Editado por 
Yéssica González. Temuco: UFRO, 2020, pp. 67-88.

_.	 “Reincidencias, destierros y azotes. Félix Canelas ‘el Ayanque’ frente al Santo 
Oficio d Lima, siglo XVIII”. Revista Historia y Justicia, vol. 1, 2020, pp. 1-20

Zamora Calvo, María Jesús. La mujer ante el espejo. Estudios corporales. Madrid: 
Adaba, 2013.

Zamora, María Jesús y Alberto Ortiz. Espejo de brujas. Mujeres transgresoras a 
través de la historia. Madrid: Abada, 2012

Fuentes

Bermúdez de la Torre y Solier, Pedro Joseph. Triunfos del Santo Oficio peruano 
relacion panegyrica. Historica, y politica del Auto Publico de Fé celebrado en la 
inclita, regia ciudad de Lima por el sagrado Tribunal de la Inquisicion del reyno 
del Perú. Lima: Imprenta Real, 1737.

Medina, José Toribio. Historia del Tribunal de la Inquisición de Lima (1569-1820), 
Tomo II. Santiago: Imprenta Gutemberg, 1887.

Palma, Ricardo. Anales de la Inquisición de Lima. Lima: Tipografía de Aurelio 
Alfaro, 1863.

Rodríguez, Zorobabel. Periódico La Estrella de Chile, Año I, número 25, marzo 
22 de 1868, pp. 290-293

_.	 Periódico La Estrella de Chile, Año I, número 39, junio 28 de 1868, pp. 458-
460

_.	 Periódico La Estrella de Chile, Año I, número 40, julio 5 de 1868, pp. 470-
474

_.	 Periódico La Estrella de Chile, Año I, número 41, julio 12 de 1868, pp. 481-
485



228  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

_.	 Periódico La Estrella de Chile, Año I, número 42, julio 19 de 1868, pp. 495-
499

Saavedra, José Ramón. La Inquisición. Rápida ojeada sobre aquella antigua 
Institución. Santiago: Imprenta del Correo, 1867.

_.	 Cartas sobre la Inquisición. Santiago: Imprenta de El Independiente, 1868.

Torres, Puga Gabriel. La Inquisición. México: El Colegio de México, 2023.

Vicuña Mackenna, Benjamín. “Historia. Lo que fue la Inquisición en Chile. 
Discurso de don Benjamín Vicuña en su incorporación a la Facultad de 
Filosofía i Humanidades, el 27 de agosto de 1852”. Anales de la Universidad 
de Chile, o Repertorio de Instrucción Pública, Humanidades, Literatura, 
Filosofía, I Ciencias Matemáticas, Físicas, Médicas, Legales, Políticas I Sagradas. 
Tomo XXI. Santiago: Imprenta Nacional, 1862, pp. 17-153

_.	 Francisco Moyen. Lo que fue la Inquisición en América (cuestión histórica y de 
actualidad). Valparaíso: Imprenta del Mercurio, 1868


