REVISTA DE HUMANIDADES

DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS

Y TARDIOS

SOBRE MARfA HERN/&NDEZ “LA PULGA” Y MARfA FELICIANA “LA PULGA MENOR”. DOS
HECHICERAS DIECIOCHESCAS, MADRE € HIJA, CONDENADAS AL DESTIERRQ POR LA INQUISICION
DE LIMA EN 1736

NartaLia URRa Jaque

Universidad Andrés Bello ROR
natalia.urra@unab.cl
ORCID: 0000-0002-8918-1025

Revista de Humanidades n.° 53: 189-228

ISSN 0717-0491, versién impresa

ISSN 2452-445X, versién digital

DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.980>

revistahumanidades.unab.cl


https://ror.org/01qq57711
https://ror.org/04jrwm652
mailto:
https://orcid.org/0000-0002-8918-1025
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.980
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




191

DISCURSOS MASCULINOS,
DECIMONONICOS Y TARDIOS

SOBRE MARIA HERNANDEZ “LA PULGA” Y MARIA FELICIANA “LA
PULGA MENOR”. DOS HECHICERAS DIECIOCHESCAS,
MADRE E HIJA, CONDENADAS AL DESTIERRO POR
LA INQUISICION DE LIMA EN 1736"

LATE, NINETEENTH-CENTURY MALE DISCOURSES ON MARIA
HERNANDEZ “THE FLEA” AND MARIA FELICIANA “THE LESSER
FLEA.” TWO EIGHTEENTH-CENTURY SORCERESSES,
MOTHER AND DAUGHTER, CONDEMNED TO EXILE
BY THE LIMA INQUISITION IN 1736

NataLia URRA JAQUE

Universidad Andrés Bello
Repiblica 276, Santiago, Chile

RESUMEN

Marfa Herndndez y Maria Feliciana fueron una madre y
una hija condenadas por la Inquisicién de Lima en el Auto
Pablico de Fe de 1736. Ninguna de sus relaciones de causa

' Este articulo fue escrito en el marco del proyecto Anid Fondecyt regular 1240925,

“Competencias por jurisdiccién. El Santo Oficio de Lima y la Real Audiencia de Quito
frente a las supersticiones, siglo XVII”, del cual soy la investigadora responsable.



192

REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

estd disponible en el Archivo Histérico Nacional de Madrid.
Sin embargo, son mencionadas por un grupo de intelectuales
y letrados decimonénicos en una serie de documentos tardios
e indirectos al Santo Oficio. Ambas se convirtieron en figuras
femeninas icénicas para apoyar o no los métodos correctivos
de la Inquisicién. Es decir, a través de sus condenas, escritas
por el rector de la Universidad San Marcos de Lima en 1736,
los intelectuales del siglo XIX recrearon una serie de discursos,
inspirados en ambas mujeres, para respaldar o renegar de la
Inquisicién y su interaccién con las sociedades que custodié
mediante la ortodoxia religiosa. En este texto se analizan y
reinterpretan todas aquellas expresiones masculinas, propias
de los intelectuales decimondnicos, en torno a Marfa y Marfa
Feliciana, para recrear aspectos vivenciales y cotidianos de ellas.
La documentacién decimondnica, pese a sus lagunas y falta de
detalles, serd clave para ilustrar, aunque sea parcialmente, las
experiencias vitales de la madre y su hija y, también, c6mo los
discursos masculinos construyen estereotipos femeninos dignos
o no de imitacién.

Palabras clave: Inquisicion de Lima, intelectuales decimondnicos,
historia colonial, historia de las mujeres, discursos masculinos.

ABSTRACT

Marfa Herndndez and Maria Feliciana were a mother and daughter
condemned by the Lima Inquisition in the Auto Publico de
Fe of 1736. None of their legal relationships are available in
the National Historical Archive in Madrid. However, they are
mentioned by a group of nineteenth-century intellectuals and
scholars in a series of late and indirect documents sent to the
Holy Office. Both became iconic female figures, supporting or
opposing the Inquisition’s corrective methods. That is, through
their condemnations, written by the rector of the San Marcos
University of Lima in 1736, nineteenth-century intellectuals
recreated a series of discourses, inspired by both women, to support
or reject the Inquisition and its interaction with the societies
it protected through religious orthodoxy. Our objective is to
analyze and reinterpret all the masculine expressions, typical of



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 193

nineteenth-century intellectuals, surrounding Marfa and Maria
Feliciana, and thus recreate aspects of their lived experiences and
everyday life. The nineteenth-century documentation, despite
its gaps and lack of detail, will be key to illustrating, at least
partially, the life experiences of the mother and her daughter and,
also, how masculine discourses construct feminine stereotypes
that are worthy of imitation or not.

Keywords: Lima Inquisition, nineteenth-Century Intellectuals,
Colonial History, Women's History,, Masculine Discourses

Recibido: 15/07/2025 Aceptado: 01/09/2025

INTRODUCCION

El método biogrifico, después de un letargo historiogréfico, recupera su
valor. Desde hace algunas décadas, las ciencias sociales han retomado el
interés sobre el accionar del ser humano en comunidad, pero desde su
experiencia individual. Todos los sistemas socioculturales se constituyen
por vivencias conscientes de sus actores sociales, las que estdn influenciadas
por procesos cognitivos y, sobre todo, por interacciones reciprocas. Sin
embargo, la dificultad es encontrar a un individuo interesante, cuyo relato
y experiencia vital sea simbdlica y representativa de un periodo cronolégico
y, sobre todo, de una comunidad o grupo social. Las historias de vida son
autobiografias, pues son el relato, en primera persona, que los cientificos
sociales debemos reinterpretar y acomodar a una construccién discursiva
sobre el sujeto en comunidad: su rol, su interaccién con los otros y el cémo
él refleja a la comunidad en su actuar (Pujadas).

Para rehacer una biografia o las experiencias vitales de algtn sujeto
—hombre o mujer— desde lo historiografico, se requiere de una serie de
documentos que no solo los nombre, sino también que mencione los

aspectos vivenciales o cotidianos en y con la comunidad que interactda. Cada



194 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

una de las etapas que este sujeto experiment6 a lo largo de su vida estuvo
condicionada por su tiempo y espacio. El medio geogréfico, social e, incluso,
el econémico son esenciales para reconocer aquellos aspectos individuales
y, también, grupales de las personas en estudio (Sdnchez Ortega, 1996).

La fascinacién que provocan los documentos de la Inquisicién se
basa, principalmente, en las vivencias, experiencias y cotidianidades que se
manifiestan explicitamente en cada uno de sus registros. El Santo Oficio fue
un tribunal que penalizé la herejia?, por tanto, sus documentos ilustran un
método procesal en el que los actores —jueces, acusados, testigos, abogados,
notarios e incluso te6logos y consultores— expresan sus interacciones con
la justicia inquisitorial y, también, la apreciacién que, sobre ella, tenian.
Sus datos no se limitan a describir el método, sino también el accionar de
la Inquisicién con la comunidad que custodié y esto, a su vez, ilustra las
dindmicas sociales que la gran mayoria de condenados expuso, a través de
sus confesiones, ante el tribunal (Torquemada).

A fines de los noventa, Richard Greenleaf sostuvo que los documentos
inquisitoriales eran un reflejo del método inquisitorial y, también, de la
cotidianidad y las experiencias vitales del sujeto acusado y condenado.
Cotidianidad que, por su puesto, ejemplifica, a través de un individuo,
las dindmicas e interacciones grupales y de la comunidad en general. Cada
una de las palabras registradas por los inquisidores son un atalaya desde
las cuales podemos reconstruir didlogos, experiencias, procesos e incluso
sentimientos. Carlo Ginzburg postulé algo parecido, pues otorgd un
valor indiscutible a los documentos inquisitoriales. Para ¢él, el inquisidor
fue un antropdlogo social, pues con cada uno de sus registros, explicitos
y detallados, reflejé la interaccién de los sujetos comunes con la justicia

inquisitorial y, sobre todo, cémo la imposicién de la justicia o control

La herejia es contradecir las leyes o normas religiosas. En otras palabras, no
respetarlas y, por tanto, no acatarlas o transgredirlas. Los herejes eran “delincuentes
en materia de fe”, pues elegfan, voluntariamente, cometer un error y obstinarse en
él. Ricardo Cavallero asegura que los inquisidores no castigaban la herejia como
tal, sino “la personalidad hereje”, es decir, no a la brujeria, sino a la bruja. Por lo
tanto, el derecho penal inquisitorial se aproxima al derecho penal de autor. Los
inquisidores al penalizar los actos delictivos castigan a las personalidades inferiores.



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 195

social afecté las relaciones entre ambos, pues cred a un sujeto capaz de
transgredirla u obedecerla (Ginzburg, £/ hilo). José Luis Loriente Torres,
inspirado en los planteamientos de Ginzburg, sostiene que la riqueza del
documento inquisitorial y la informacién que entrega es una autobiografia
inquisitorial, pues a medida que los acusados se enfrentan a ella relatan,
conscientes o no, experiencias que, de un modo u otro, respaldan las
acusaciones o deniegan de ellas (“Las autobiografias”).

El documento inquisitorial y toda la informacién que entrega es hoy
una fuente inagotable de riqueza analitica. Muchas de las investigaciones
contemporaneas, sobre la base de la documentacién inquisitorial, han reescrito
y reinterpretado aspectos de las sociedades coloniales o modernas transversales
alos estudios inquisitoriales. Es decir, por medio de sus registros han estudiado
y fomentado una serie de categorias y corrientes historiograficas como, por
ejemplo, la historia de las mujeres y los estudios de género (Zamora), la
historia econémica (Martinez Milldn), la microhistoria, la historia social
y de las mentalidades (Ginzburg, E/ queso), incluso sus datos y cifras han
reflejado ciertos paradigmas socioculturales de todas aquellas sociedades
que custodié y vigilé a través de la ortodoxia religiosa (Contreras, 1982).

Ahora bien, el Archivo Histérico Nacional de Madrid conserva cientos
de documentos sobre los Tribunales de la Inquisicién. Todo lo referente
al Santo Oficio de Lima estd resguardado entre sus salas y sétanos’. Una

serie de libros, legajos y cartas mencionan las distintas etapas, situaciones,

El Archivo Histérico Nacional es un archivo publico y se ubica en la calle Serrano 115
en la ciudad de Madrid, Espafia. Fue fundado en 1866 y desde finales del siglo XIX
alberga los documentos de la Inquisicién espafiola, incluyendo los de las inquisiciones
americanas (Lima, México y Cartagena de Indias). Del Tribunal limefio conserva las
Cartas al Consejo, las Cartas desde el Consejo al Tribunal de distrito, los Procesos de
fe, las Relaciones de Causa, las Competencias por Jurisdiccién, los Pleitos Criminales,
los Pleitos Civiles, la Hacienda inquisitorial, etc. Los archivos Nacional de Chile y
General de la Nacién del Pert también poseen documentos de la Inquisicién, pero en
menor medida, ya que el grueso de la informacién la conserva el Archivo Histérico
Nacional de Madrid. Para mds informacién revisar los siguientes links:

* <https://www.cultura.gob.es/cultura/areas/archivos/mc/archivos/ahn/quienes-somos/
historia.html>

e <https://www.cultura.gob.es/cultura/areas/archivos/mc/archivos/ahn/fondos-
documentales/introduccion.html>



196 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

actividades y didlogos entre el tribunal, los hombres que lo componfan, las
autoridades ubicadas en Madrid, los condenados, los testigos y personajes
externos a él. Estudiar y analizar esos documentos es clave para reinterpretar
la accién de un tribunal cuyo principal cometido fue la salvaguarda de la
fe y, sobre todo, velar por la correcta prictica del catolicismo (Torres Puga,
2023). Los libros y legajos mds estudiados son aquellos que mencionan los
procesos de fe y las relaciones de causa* desarrolladas por el tribunal durante
dos siglos y medio. Es decir, desde su fundacién en 1569 hasta su abolicién
en 1820 (Castaneda y Herndndez, La Inquisicién).

El tribunal de Lima, en sus 250 anos de funcionamiento, efectué
cientos de juicios contra sujetos comunes: hombres, mujeres, pobres,
letrados, no letrados, naturales del virreinato, naturales de otros espacios
geopoliticos y asi una gran variedad de estereotipos muy distintos y, en
algunos casos, afines entre si. Sus libros y legajos dan cuenta de estas
diferencias y, especialmente, de la gran variedad de delitos que condend
(Castafieda y Herndndez, E/ Santo). Entre sus folios abundan los bigamos,
los solicitantes, los judaizantes, los protestantes, algiin que otro alumbrado
¥, por supuesto, las hechiceras (Carcelén). Estas tltimas fueron un verdadero
problema para los jueces del tribunal limefio, ya que, pese a no ser un delito
relevante para los hombres del Santo Oficio, los inquisidores tampoco lo
consintieron. Por lo tanto, cientos de mujeres enfrentaron sus cortes, sus

prejuicios y, sobre todo, un método que penalizé las supersticiones® por ser

Las relaciones de causa eran los restimenes de todos los juicios que los tribunales de
distrito enviaban al Consejo de la Suprema Inquisicién una o dos veces al afio si fuese
necesario. As{ quedaba un registro custodiado por el Consejo, presidido -a su vez-
por el Inquisidor General. Las relaciones de causa debian cumplir con una serie de
normas como, por ejemplo, describir los aspectos esenciales del acusado y del juicio:
datos biogréficos, sintesis de testificaciones y respuestas del acusado, observacién del
abogado defensor y la sentencia. Para mds informacién sobre la conservacién de los
documentos inquisitoriales de Lima revisar los textos “El archivo del Santo Oficio de
Lima y la documentacién inquisitorial existente en Chile” (1997), “Singularidades y
tiempos de un tribunal de distrito. Lima 1570-1820” (2013), Inquisicidn y sociedad
en el virreinato peruano. Estudios sobre el tribunal de la Inquisicion de Lima (1998),
los tres de René Millar.

Las prdcticas supersticiosas no posefan una definicién clara y tnica, muchas veces
la tradicién popular utilizéd un vocablo distinto para referirse al mismo delito:



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 197

desestabilizantes para el orden social imperante. Las mujeres, principales

ejecutoras de dichas précticas, fueron las més afectadas® (Mannarelli).

supersticién, sortilegio, hechicerfa, conjuro, curanderismo, etc. Sin embargo, la
legislacién inquisitorial se basé en una serie de bulas y tratados demonoldgicos para
darle un sentido al momento de juzgarlas. Para los inquisidores, la supersticion consistia
en mezclar lo profano con lo sagrado. Es decir, maniobrar objetos religiosos junto a
objetos paganos o rezar oraciones a santos, santas y virgenes invocando al demonio. La
supersticién se reflejaba en expresiones religiosas al margen de lo oficial y permitido.
El Santo Oficio y su legislacién respecto de las supersticiones fue bastante ambiguo
o poco claro. Para desarrollar un procedimiento adecuado y juzgar correctamente a
un sujeto que practicaba tales actividades, se respaldé en los tratados demonolégicos
y teoldgicos redactados por Nicolds Eymeric (1399), Francisco Pena (1612), César
Carena (1669) y Francisco de la Pradilla (1639). Estos tratadistas definieron de
muchas formas el delito de supersticidn, ninguno coincidié en sus apreciaciones, ya
que cada uno argument6 de forma distinta el significado de estas practicas, pero si
concordaron en que la creencia en el demonio y su fidelidad a él por medio de acciones
indebidas o alejadas de la ortodoxia religiosa, convertia al acusado en un hereje que
debia ser procesado y condenado. Para mds informacidn revisar la obra de Marfa Jests
Torquemada, Ricardo Cavallero, Raquel Tovar y Julio Caro Baroja.

La mayoria de las acusadas por practicar hechicerfas, sortilegios o brujerfas (conceptos
muy diferentes, pero confundidos y utilizados como sinénimos por la tradicién
popular) eran mujeres. La historiografia es abundante sobre el tema. Explica, detalla
y analiza un sinfin de casos y estereotipos femeninos vinculados a estos delitos.
Mujeres viudas, solteras, amancebadas, en condiciones precarias o al borde de la
pobreza, migrantes o de edad avanzada fueron algunos de los prototipos femeninos
expuestos en la documentacién inquisitorial. Tanto la tradicién demonolégica, como la
variedad de creencias en torno a este tipo de précticas lo connotan como una actividad
netamente femenina. La legislacién contra la brujerfa y la hechicerfa posee una larga
trayectoria juridica, incluso previa a la instauracién de la Inquisicion espafiola en
1478. La investigadora Raquel Tovar analiz6 una serie de cédigos, ordenamientos y
leyes de la Castilla medieval y moderna respecto de la condicién de las mujeres, las
que mds tarde fueron reacomodadas por la justicia inquisitorial. Las siete partidas, El
ordenamiento de Alcald (1348), Las leyes de toro (1505), La nueva recopilacién (1567)
y La novisima recopilacién (1805) condicionaron absolutamente el actuar femenino.
Por su parte, la Iglesia también dictamind una serie de bulas contra la brujerfa, que
se vinculé al sexo femenino. Juan XXII (1316-1334) y Sixto V (1585-1590) fueron
algunos de los pontifices que legislaron contra las practicas supersticiosas. Sin embargo,
fue Inocencio VIII quien, a través de la bula Summis Desiderante Affectibus (1484),
comenzd la persecucion radical hacia la brujeria y sus practicantes. Incluso la Bula se
ampar6 en la publicacién del Malleus Maleficarum (1486) como el principal manual
para cazar brujas. En territorio ibérico también se promulgaron manuales contra la
brujerfa y la hechicerfa. Autores como Martin de Castafiega (1551), Pedro Ciruelo
(1548) y Martin del Rio (1608) adaptaron los principios de la Bula y del Malleus para
facilitar la funcién del Santo Oficio y de las autoridades religiosas en general. Para



198 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Entre 1659y 1785 los inquisidores de Lima realizaron ochenta juicios,
aproximadamente, contra las supersticiones. Es decir, contra brujerias,
hechicerfas, sortilegios, maleficios y curanderias’. Los legajos 5345 y 5346°
dan cuenta de esta cifra. Sin embargo, aquellos juicios desarrollados entre
los afos 1728 y 1737 no estdn disponibles en el Archivo Histérico Nacional

de Madrid’. Se cree que tal documentacién se extravid; las razones son

mds informacién revisar la obra de Marfa Jests Torquemada, Marfa Jestis Zamora,
Maria Tausiet, Maria Helena Sdnchez Ortega, Marfa Emma Mannarelli.

Los individuos no letrados, populares y no pertenecientes al mundo juridico, utilizaban
estos conceptos como sinénimo. Sin embargo, la legislacién inquisitorial los diferenciaba.
Para los hombres del Santo Oficio debia existir un pacto con el demonio y una clara
intencién de vulnerar los designios divinos. Brujas o hechiceras fue el término popular
aplicado a mujeres cuyos conocimientos e instrumentalizacién de objetos transgredian
la posicién social que debifan ocupar en los espacios publicos. Es decir, sus pricticas
vulneraban las normas impuestas, sobre todo, aquellas vinculadas a las relaciones e
interacciones con los hombres. En la actualidad se utilizan como sinénimo, a pesar
de que no siempre simbolizaron lo mismo. Durante los siglos modernos (XV al
XVIII) la bruja fue un personaje asociado explicitamente al demonio y a sus practicas
maléficas, ya que pactaba con él mediante un contrato en el que le ofrecfa su alma y
su cuerpo a cambio de mﬁltiples beneficios. Asimismo, nunca actuaba sola, ya que,
segtin los estudios contempordneos, inspirados en los tratados demonolégicos de los
siglos XV y XVI, pertenecia a un grupo o aquelarre, cuya funcién era renditle culto
y adoracidn al diablo. La hechicera, por su parte, invocaba a las deidades y recurria a
las fuerzas celestiales o demoniacas segtin lo que quisiera en ese momento. Conocia
los beneficios de las plantas, las hierbas e interferfa en las dindmicas sociales. También
mezclaba las tradiciones curativas ancestrales con rezos e invocaciones a santos, santas,
virgenes e incluso llamaba al demonio. Los tratadistas o demonélogos las diferenciaban
de las brujas, porque a diferencia de estas, carecian de una verdadera organizacién
grupal. Por lo tanto, la mayoria de las mujeres procesadas por la Inquisicién, tanto
en Europa como en América, fueron reconocidas popularmente como hechiceras,
aunque el término juridico plasmado en los documentos inquisitoriales fue sortilega
y supersticiosa. Para mds informacidn revisar la obra de Marfa Jestis Zamora, Marfa
Jests Torquemada, Maria Helena Sinchez Ortega, Marifa Tausiet, Marfa Emma
Mannarelli, Natalia Urra Jaque, Marfa Lara Martinez, Jules Michelet.

Las relaciones de causa enviadas al Consejo de la Suprema Inquisicidn estdn catalogadas,
segin datos del AHN, en los libros 1027 al 1032 y en los legajos 5345 y 5346. El
primer juicio contra las supersticiones registrado en el legajo 5345 fue fechado en
1661, mientras que el tltimo del legajo 5346 en el afio 1749. Sin embargo, hay una
serie de documentos digitalizados en el portal web PARES que datan algunos juicios
contra las supersticiones muy posterior a la fecha sefialada. Aunque estos figuran como
Procesos de Fe y no como relaciones de causas. Uno de ellos es el de Rosa Argote,
cuyo registro es al final del siglo XVIII, en 1784.

Una estancia investigativa en la ciudad de Madrid durante el mes de enero de 2025



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 199

variadas, aunque el cambio de Simancas a Madrid a inicios del siglo XX
supuso alguna que otra pérdida de material documental y, por supuesto,
mucha documentacién original tampoco fue recepcionada, previamente al
traslado, en buenas condiciones, lo que imposibilit su uso publico.

Nuestra bisqueda investigativa sobre tales afos nos condujo a otros
documentos. Algunos contempordneos o escritos paralelamente al desarrollo
de los procesos encausados por los inquisidores. Otros redactados tardiamente,
incluso durante la segunda mitad del siglo XIX. Es decir, posterior a la
abolicién de la Inquisicién. Todos estos documentos, no escritos por la
pluma inquisitorial, aclaran las circunstancias y acciones que sucedieron
en tal periodo, pues describen ciertos acontecimientos con bastante detalle,
como, por ejemplo, el Auto Pablico de Fe de 1736. Ademds, suman las
percepciones individuales y, a veces, grupales de la sociedad o comunidad
en la que acciond el tribunal de la Inquisicién (Ayllén). Los autores de estos
documentos no siempre coincidieron con sus discursos, pues estuvieron
a favor o en contra, segin fuese el caso, del Santo Oficio. Por lo tanto, las
opiniones fueron variadas, pues su presencia y accionar no dejé indiferente
a ninguno de ellos (Millar, “El archivo”).

Acceder a esta informacién fue una dificultad y, al mismo tiempo,
un desafio para comprobar la produccién literaria y documental existente
en torno a la Inquisicién. Nuestra bisqueda nos condujo al texto de Pedro
Joseph Bermudez de la Torre y Solier (1737), quien observé y describié
el Auto Puablico de Fe de 1736 a cargo de los inquisidores Gaspar Ibdnez
de Peralta, Cristébal Sinchez Calderén y Diego de Unda y Mallea, pues

corroboré el dato antes descrito, pues al revisar la documentacién, concretamente
los legajos 5345 y 5346, se comprobé que existe un vacio cronoldgico, ya que dichos
afios no estdn disponibles. También revisamos otros fondos del archivo inquisitorial
de Lima y los afos antes mencionados (1728-1737) tampoco estaban visibles en
esas secciones (Cartas al Consejo, Cartas desde el Consejo, Procesos de Fe, Visitas,
Fondos Varios, etc.) La inexistencia de estos documentos nos hace suponer que se
perdieron, ya que el Archivo Histérico Nacional concentra el grueso de los fondos
de la Inquisicién limefa y, al no estar disponibles, la respuesta solo apunta a una
desaparicién de esos juicios. Recordemos que el traslado desde Simancas a Madrid,
a inicios del siglo XX, supuso una pérdida de fondos documentales y probablemente
estos fueron algunas de esas pérdidas.



200 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

como decano de la Universidad San Marcos de Lima y destacado abogado
ocupé un puesto privilegiado entre los invitados que presenciaron tal
acontecimiento. Al mismo tiempo, nuestra bisqueda nos llevé a los escritos
de Ricardo Palma (1863), Benjamin Vicufa Mackenna (1852 y 1862),
José Ramén Saavedra (1868), Zorababel Rodriguez (1868) y José Toribio
Medina (1887), todos letrados e intelectuales decimondnicos'. El primero
peruano, los cuatro siguientes chilenos.

Todos ellos, incluyendo a Bermtdez de la Torre y Solier, nombran
en sus escritos a dos mujeres condenadas por la Inquisicién en 1736.
Ambas, madre e hija, son Marfa Herndndez y Maria Feliciana Fritis. Las
dos acusadas de hechiceras y condenadas al destierro por los inquisidores
de Lima. Ninguno de sus juicios o relaciones de causa estd disponible
en el Archivo Histérico Nacional de Madrid, pues forman parte de los
documentos extraviados. Sin embargo, la presencia de ellas en los textos
decimonénicos nos permitird reinterpretar las palabras de los intelectuales
respecto de la Inquisicidn y, sobre todo, dar respuesta al cémo y por qué
recurren a las dos como sujetos simbdlicos de la apreciacién positiva o
negativa que posefan sobre el Santo Oficio.

;Quiénes eran Marfa Herndndez y Maria Feliciana?, ;cudles eran sus
caracteristicas personales?, ;por qué ambas se transformaron en un icono
para los intelectuales decimondnicos?, ;cudl fue el discurso respecto de ellas
y sus vivencias para apoyar o no al Santo Oficio?, ;por qué estos hombres,
letrados e intelectuales decimondnicos, recurren a una figura femenina
condenada por la Inquisicién un siglo antes para opinar sobre el tribunal
del Santo Oficio y sus métodos correctivos?

Estudios recientes sobre la construccién discursiva sobre las mujeres,
concretamente sobre la mala mujer, apuntan a las pricticas judiciales
como un factor clave. Javiera Errdzuriz y Solene Bergot creen que las
representaciones tradicionales sobre lo femenino y lo doméstico cumplen

un papel trascendental para redefinir los estereotipos de género, lo que a

10 Todas las fechas entre paréntesis corresponden a los afios de publicacién de sus

respectivas obras.



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 201

su vez incide en un proceso judicial. Las mujeres cargan consigo una serie
de responsabilidades morales, que si no se cumplen alteran la percepcién
tradicional de lo femenino y del ser mujer. Por lo tanto, la atencién se centra
en ellas y sus conductas para asi crear culpables y, sobre todo, castigarlas.
Las malas mujeres eran, segin la prictica judicial decimondénica, aquellas
desbordadas emocionalmente, que no cumplian con los estereotipos ni roles
asignados, incluso eran una amenaza para ellas mismas. Sin embargo, los
estudios de Yéssica Gonzalez apuntan a mujeres cuya autonomia las libré
de apremios y vigilancias masculinas. El uso de la justicia, o la carencia de
ella, fue un recurso para logros personales muy distintos.

Nuestro objetivo es analizar estos documentos indirectos, tardios y
decimondnicos sobre el Santo Oficio de Lima, redactados entre los anos
1852y 1887 por intelectuales y letrados chilenos y peruanos, pues creemos
que caracterizan e ilustran, por una parte, la confrontacién entre ideales
politicos liberales y conservadores que, ademds, utiliza a la Inquisicién
para apoyar o no al laicismo decimonénico (Jaksic y Serrano). Y, por
otra, a esa sociedad que lidié directamente con los métodos correctivos de
la Inquisicidn, es decir, con su presencia, con sus resoluciones y con sus
pormenores (Sagredo).

Las percepciones individuales sobre el Santo Oficio son un reflejo
de una realidad macro o general. Incluso, por medio de esas apreciaciones,
es posible reconstruir una microbiografia sobre ambas mujeres. Pese a ser
documentos limitantes, poseer fuertes lagunas y no siempre ser detallistas, la
informacién que proporcionan permite apreciar las interacciones personales
y grupales de ambas mujeres con la justicia inquisitorial y, sobre todo, con
el entorno al que pertenecian. Algunas descripciones comentan sus datos
personales y aspectos de sus cotidianidades. Por lo tanto, nos permiten
especular respecto de sus discursos frente a los hombres de la Inquisicién
¥, por supuesto, respecto de las dindmicas que entablaron con sus pares y
en sus comunidades (Mannarelli).

Mediante las palabras de los intelectuales del siglo XIX, es posible
reconstruir y apreciar —pese a la inexistencia de un documento original

sobre sus juicios— las vidas y las expresiones verbales de ambas frente a los



202 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

inquisidores, aunque siempre desde una éptica masculina, pues fueron
recreadas y registradas por varones de la justicia inquisitorial y, mds tarde,
reescritas por la intelectualidad masculina decimondnica. Sus voces y
hablas quedaron sujetas a la reinterpretacién que los hombres hicieron de
ellas y, especialmente, de sus actuares (Urra, “Fuentes” y “Reincidencias”).
Por lo tanto, la base documental de nuestro andlisis serdn aquellos escritos
decimondnicos en los que las dos mujeres fueron mencionadas y, por supuesto,
cosificadas. Esta vez no profundizaremos en sus practicas, conocimientos,
interacciones o transgresiones, sino en el cémo la percepcién masculina
y decimondnica construye una realidad macrosocial sobre las mujeres vy,
muchas veces, es usada para recrear situaciones afines o no a esos intereses
personales y sociales (Gélvez).

La apreciacién masculina sobre ellas queda de manifiesto en estos
escritos decimondnicos. Por un lado, son el recurso para descalificar o no
la impronta de la Inquisicién y, por otro, pese a la subjetividad de quienes
las mencionan, forman parte de un modelo o constructo social sobre el
accionar de las mujeres en sociedad. Sus juicios representan el control social
que el Santo Oficio aplicé sobre las almas y los cuerpos de los sujetos , al
mismo tiempo, la marginacién o vulnerabilidad a la que estaban expuestas.
Rescatar el lenguaje masculino sobre ambas, madre e hija, no solo permite
reconstruir los pormenores, las acciones y las vivencias de cada una de ellas
en su comunidad, sino también reinterpretar la cotidianidad e interaccién

de esa comunidad con la Inquisicién.

Maria HERNANDEZ Y MARiA FELiCcIANA FRrITIS
RECONSTRUCCION DE SUS MICROBIOGRAFIAS DESDE
LOS ESCRITOS DE JOSEPH BERMUDEZ DE LA TORRE Y SOLIER

El 23 de diciembre de 1736 se desarrolld, para muchos investigadores, el
tltimo Auto Publico de Fe dirigido por los inquisidores de Lima (Carcelén).
La Ciudad de los Reyes alberg6 por dos siglos y medio al tribunal de la

Inquisicién. En pocas ocasiones los hombres del Santo Oficio ejecutaron



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 203

Autos de Fe publicos'. Uno de los mds estudiados fue el de 1639. Los
inquisidores —encabezados por Juan de Mafiozca— condenaron a 63 judaizantes
portugueses. Las condenas dictadas en el Auto fueron parte de la reaccién
inquisitorial a la gran complicidad, fenémeno del siglo XVII en el que se
persiguié y juzgd a comunidades criptojudias de origen portugués (Tardieu).

Los Autos de Fe, segtin Marta Ortiz Canseco eran el cierre de un
proceso judicial en el que se publicaban las sentencias de los sospechosos,
quienes, previamente, habian sido acusados, juzgados, interrogados y, a veces,
no siempre, torturados. Por lo tanto, el Auto era una expresién de jubilo
que expresaba el triunfo de la fe y la religidn sobre la herejia y la traicion.
Un acto religioso como el Auto Publico de Fe, basado en la penitencia y
la justicia, se transformd, para las sociedades hispanoamericanas, en una
fiesta pablica popular. Para Manuel Pefia, el simbolismo del Auto de Fe
no solo se sustentaba en la condena de los criminales o disidentes, sino en
el aspecto religioso que se le atribuia. La ceremonia fue la representacién
cabal de la institucién. Por un lado, fue un espejo que mostré las formas
¥, por otro, las criticas y el rechazo.

Pedro Joseph Bermudez de la Torre y Solier (1661-1746), rector de
la Universidad San Marcos de Lima, doctor en ambos derechos, alguacil
mayor de la Real Audiencia y consultor del Santo Oficio, presenci6 el Auto

Los Autos de Fe podian ser ptblicos o privados. En ambos casos se daban a conocer
las sentencias de los acusados, incluso los motivos y circunstancias del porqué se le
juzgd. Sin embargo, los autos privados se desarrollaban en alguna capilla o iglesia que
el tribunal consideraba idénea para la ejecucién de tal acto. La mayoria de las veces,
para el caso limefio, se desarrollaban en la misma sala de audiencia del tribunal 0 en
la capilla de San Pedro Mértir. Cumplian con una serie de normas y protocolos, pero
no tenfan la magnitud, ni la pompa que un Auto Pdblico. Por el contrario, este se
realizaba en la Plaza Mayor de la ciudad, se construfan andamios para el dictamen de
las sentencias, los reos eran expuestos con los sambenitos y corozas e incluso asistian
las autoridades mds importantes de la ciudad a presenciatlo, incluyendo el virrey,
el obispo o los reales oidores. El Auto Puablico de fe representaba el poder absoluto
que la Inquisicién posefa, pues quedaba de manifiesto, a través de la exposicién de
los reos, el control y método que los hombres del Santo Oficio aplicaban sobre las
almas y los cuerpos de los condenados. El escrito de Bermudez de la Torre y Solier
ejemplifica, al final de sus folios, la diferencia entre un Auto publico y privado. Para
mids informacién revisar los textos de Manuel Pena.



204 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Publico de Fe celebrado el domingo 23 de diciembre de 1736 en la Ciudad
de los Reyes. A través de su escrito Triunfos del Santo oficio peruano Relacion
panegyrica. histérica, y politica del Auto Piiblico de Fé celebrado en la inclita,
regia ciudad de Lima por el Sagrado Tribunal de la Inquisicion del Reyno del
Peril, superior, y principal provincia de la América Austral, publicado por
la Imprenta Real en 1737 y con licencia de los Superiores, describié todo
el proceso y solemnidad que los inquisidores aplicaban en un acto de esa
magnitud.

El libro, compuesto por 180 folios verso-reverso y dividido en tres
partes, menciona cada una de las etapas del Auto. Comienza comentando
la previa al acontecimiento, incluso asegura que el 19 de noviembre de
1736 los inquisidores deciden desarrollar el Auto Publico. Los doctores
Gaspar Ibdnez, Cristébal Calderén y el licenciado Diego de Unda, jueces
del tribunal, junto al secretario Thoribio Romdn de Aulestia, envian una
misiva al rector y al claustro de la universidad informdndoles y, a su vez,
invitdndoles a presenciar el acto (folio 24 reverso). El domingo designado,
segtin las palabras del autor dieciochesco, se “tocaron plegarias en todas las
iglesias de la ciudad, a las doce, a las dos y a las seis de la tarde”. Obedeciendo
La Instruccion de 1561, emanada desde el Consejo de la Supremay por orden
del inquisidor general Fernando de Valdés, el Auto se celebré un dia festivo,
asi la asistencia serfa mds numerosa y provocaria un mayor escarmiento en
la poblacién. La ciudad fue engalanada con “lustroso aparato y magnifico
adorno en todas sus ventanas, galerfas y balcones”. Ademds, se prohibié
pasar, desde el dia anterior, por aquellas calles que recorreria la procesién
de los penitenciados (folio 63 verso).

El libro es una ejemplificacién cabal del aprecio y opinién que un
sujeto como Bermudez de la Torre y Solier tiene por el Santo Oficio. Sus
folios no se limitan a describir el método que los inquisidores siguen y
aplican en un Auto Publico de Fe, sino toda la dindmica que se produce
en torno a un acontecimiento de este tipo. La ciudad de Lima se convierte
en un medio para proyectar la omnipresencia de la Inquisicién. Cada una

de las palabras escritas por el abogado dieciochesco son un acercamiento



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 205

a la cotidianidad de una sociedad que convive e interacttia con el tribunal
(Millar, Inquisicion).

El texto se divide en tres partes y cada una en diez, siete y dos capitulos
respectivamente. El detalle y precisién de sus palabras nos trasladan a la
Lima de 1736. Entre sus folios describe el protocolo que los inquisidores
siguen y exigen a todos sus invitados; las relaciones que tiene con las otras
instancias jurisdiccionales, pues envia misivas e invitaciones a los miembros
del Cabildo, de la Real Audiencia, de la universidad y, asimismo, les exige
apoyo monetario y resguardo para embellecer y proteger la ciudad. También
describe el lugar en el que se ejecutard el acto: un teatro de 204 pies de
longitud y 102 de latitud para formar un rectidngulo “cuya planicie contenia
20.808 pies de superficie” (folio 30 verso-reverso). También describe las
galerias en las que se sentardn las senoras y las gradas en las que se ubicardn
las “religiones, colegios y familias de ministros del Santo Oficio”. Por otra
parte, recurre a un lenguaje juridico y explica el porqué la Inquisicion debe
castigar a los herejes, incluso recurre a grandes tratadistas, juristas y tedlogos
para argumentar sus teorfas, entre ellos a Nicolds Eymeric. Sobre el uso
del sambenito'? dice que “los hombres son bendecidos y salvados”, ya que
llevan sobre si una “insignia de penitencia”, pues su nombre proviene de
“saco bendito” (folio 64 reverso y 65 verso).

Mencién especial requieren los folios que dedica a describir el sermén
que los inquisidores dictan ese dia 23 de diciembre de 1736. Sermén
aprobado por Joseph de Castro, doctor tedlogo y catedrdtico de prima del
angélico doctor Santo Tomds en la real Universidad San Marcos de Lima,
calificador del Santo Oficio, examinador sinodal del arzobispado de la
Ciudad de los Reyes y exprovincial de la provincia del Perd. Los folios 94
verso a 132 reverso reproducen las palabras que usan los inquisidores para
el perdén y salvacion de los herejes, entre ellas “Christo defendi6 su propio
mérito y lo declar6 digno de sus elogios” (folio 100 verso).

El sambenito era una prenda confeccionada en lana con la cruz de San Andrés y usada
por los penitentes o herejes castigados por la Inquisicion. El uso de esta prenda era
simbolo de la infamia, pues llevarlo sobre si era perpetuar el escarnio publico. Para
mds informacién leer las investigaciones de Manuel Pefia.



206 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Pedro Bermudez de la Torre y Solier también dedica un apartado,
entre los folios 75 verso-reverso, a comentar las supersticiones y, sobre todo,
a explicar por qué los inquisidores estaban capacitados para condenarlas.
Segiin él, la supersticién y el maleficio enganan “la razén con mentirosos
simulacros y deslumbra los ojos con fingidos reflejos”. No obstante, respalda
la posicién mesurada del tribunal e insiste que “ante la falta suficiente de
pruebas prevalezca la observancia”. En el “Sumario de los Reos” agrega las
opiniones de Jacobo Sprenger, Alonso de Castro, Jacobo de Simancas, Pedro
Martin del Rio, Francisco de Torreblanca, César Carena y Jacobo Pifateli,
juristas y tratadistas cuyas obras vinculaban el delito de supersticién con el
sexo femenino. Todos ellos concluyeron que las supersticiones eran herejias
abominables, pues daba pdbulo al pacto con el demonio.

Bermudez de la Torre y Solier extrae algunas citas de aquellas obras
destacadas. J. Sprenger dice, segtn el rector de la Universidad San Marcos,
que las “reas supersticiosas y maléficas” deben ser castigadas con mds
rigurosidad que el resto de los herejes, puesto que “anaden a esos mismos
delitos los del pacto diabélico y el pernicioso maleficio”. C. Carena lo ratifica,
incluso postula que, si las mujeres confiesan tener intencién de “apostatar
de la catélica religién”, deben “abjurar de vehementi”. Asimismo, P. Martin
del Rio sostenia que “las hechiceras debian ser sentenciadas a la pena del
ultimo suplicio, aunque no matasen a nadie con venenos, ni maleficios,
porque esta pena correspondia al pacto y comunicacién con el demonio”.
E Torreblanca, por su parte, nombraba todas “las especies de maléficas” y
crefa que el castigo dado a ellas “debia ser suficiente”, aunque “el maleficio
no tuviese efecto alguno” (folios 133 reverso-135 verso).

En las diciséis sentencias descritas contra las supersticiones, cifra a la
que, Bermudez de la Torre y Solier, suma las condenas por poligamia, varios
delitos, reos en estatua y relajados en estatua, menciona por primera vez
a Marfa Herndndez y su hija Maria Feliciana Fritis. Esas lineas dedicadas
a describir sus condenas son cruciales para nuestro estudio, ya que es la
poca informacién que poseemos sobre nuestras protagonistas y, lo que

nos permite, a su vez, recrear o, al menos, suponer ciertos aspectos de sus
vidas (Pujadas).



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 207

Al prescindir de los juicios contra Maria Herndndez y su hija, Marfa
Feliciana, es complejo reconstruir sus vivencias, pues no contamos con
un documento inquisitorial que nos aclare quiénes eran, de qué lugar
provenian, cudles eran sus practicas, cudl fue su transgresién o herejia, o
qué rol cumplian en su comunidad. Sin embargo, los documentos del Santo
Oficio repiten informacién. Es decir, los juicios contra las supersticiones
poseen un modelo comun que facilita la reinterpretacién de los datos que
entregan o, en palabras de Carlo Ginzburg, son monolégicos y seriales
(El hilo). Por ejemplo, la mayoria de las condenadas eran mujeres pobres,
viudas, solteras o sin pareja. No posefan bienes materiales y representaban
un estamento de la jerarquizacién impuesta por la corona espafiola: mulatas,
mestizas, negras bozales, negras criollas o zambas. Muchas de ellas ejercian
oficios domésticos y, también, eran migrantes, ya que en sus confesiones
y audiencias' resaltaban su origen o nacimiento fuera de la ciudad (Urra,
“Fuentes”; Mannarelli).

Todas estas circunstancias no son ajenas o distintas a la realidad
de Maria y Maria Feliciana. Las dos mujeres, como tantas otras, segin
Bermudez de la Torre y Solier, poseen caracteristicas similares o afines.
Maria Herndndez, en Triunfos del Santo Oficio peruano relacion panegyrica,
es descrita como mestiza, natural del reino de Chile y residente en el Puerto
del Callao. Lamentablemente no sabemos cudndo ni porqué se traslada

de un lugar a otro, menos bajo qué circunstancias arribé al reino del

Las Instrucciones de 1561, dictadas por el inquisidor general Fernando de Valdés,
ordenaba a todos los jueces de distrito que al comenzar un juicio inquisitorial debian
preguntar y, asimismo, anotar todas las situaciones, cotidianidades y experiencias
vitales del sujeto acusado. Este procedimiento se llamé ‘el discurso de sus vidas’. Entre
mds detallado fuera, mds ficil era la funcién del inquisidor, ya que esas experiencias
registradas por su pluma, muchas veces, eran determinantes para definir el tipo de
delito y, sobre todo, para dictar sentencia. El relato de los sujetos condenados por
los inquisidores era de suma importancia, porque también exponia la red de la cual
formaban parte y eso, a su vez, provocaba la desarticulacién de las alianzas familiares,
amicales e incluso sociales, todos eran expuestos a través de la indefensién del acusado.
El discurso de sus vidas no debia ser interrumpido. Asi, consciente o no, el mismo
acusado exponia a su medio social y cercanos ante el tribunal. Para mds informacién
revisar el articulo Los discursos de la vida de la documentacion inquisitorial: Autobiografias
entre la obediencia y la resistencia del historiador José Luis Loriente Torres.



208 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Perd. Su hija, en cambio, es natural del Puerto. Asimismo, ejercen oficios
domésticos que, como a la gran mayoria de las hechiceras condenadas por
el tribunal limeno, las ayudan a sanear sus precarias economias. Muchas
de las condenadas por supersticién no solo eran hechiceras, sino también
lavanderas, costureras, cocineras o vendedoras, incluso ejercian varios oficios
a la vez. Marfa Herndndez “la Pulga” era lavandera, mientras que Maria
Feliciana no tenfa oficio, pero si estaba casada, no asf su madre cuyo estado
era viudo (folios 139 verso-140 reverso).

Una de las ventajas de los juicios inquisitoriales es la descripcién de
muchos aspectos vivenciales de las condenadas. Desde las primeras lineas
de sus escritos, los hombres del Santo Oficio establecen sus origenes,
edades, residencias, estados, oficios y, a medida que los testigos declaran,
conocemos los tipos de relaciones que entablan en y con sus comunidades
(Knutsen). Lamentablemente, no contamos con las relaciones de causas,
pero la sentencia descrita por Bermidez de la Torre y Solier enuncia algunas
de las situaciones y caracteristicas anteriores.

A través de la sentencia, el doctor en ambos derechos nos acerca,
aunque sea parcialmente, a las vivencias de nuestras protagonistas. Ninguna
de las dos sentencias supera las 35 lineas, sin embargo, ilustran tres aspectos
clave sobre las vidas de Maria y Marifa Feliciana: origen, oficio y estado.
Al parecer, Marfa se trasladé muy joven al Perd, pues solo tenia 57 anos al
momento de ser condenada, mientras que su hija 25 afios. Suponemos que
Maria “la Pulga” fue madre de Maria Feliciana a los 32 anos, lo que, a su vez,
esclarece el periodo de residencia en el Puerto del Callao. Maria Feliciana
“la Pulguita” era natural de alli. Por lo tanto, su madre, “la Pulga”, vivié en
el puerto los mismos afos que tenia su hija o incluso mds. Su migracién
desde Penco, actual sur de Chile, probablemente, fue en su treintena (folios
139 verso-140 reverso).

Otro aspecto fundamental son las comparaciones que Bermtidez de
la Torre y Solier hace sobre las dos, pues se basé en el tipo de sentencia o
abjuracién para cotejarlas. Para él, madre e hija eran idénticas, sobre todo
“en la maldad”, pues tanto “en las culpas y en las penas” eran iguales. A

Maria “la Pulga” y a Maria Feliciana se les condend a abjurar de vebementi.



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 209

Ambas, aquel domingo 23 de diciembre de 1736, recitaron el sermén que

los inquisidores exigfan ante tal condena:

Quiero, y confiento, y me place que fi en algun tiempo, lo que Dios no quiera,
fuese, o viniere contra las cofas fufodichas, o contra qualquiera parte dellas,
que en tal cafo fea havido, y tenido por relapfo, y me fometo a la correccion,
y feveridad de los Santos Sacros Canones, para que en mi, como perfona que
abjura de vehementi, fean executadas las cenfuras, y penas en ellos contenidas,
y confiento que aquellas me fean dadas, y las haya de fufrir, quanto quiera
que algo fe me probare haver quebrantado de lo fufodicho por mi abjurado:
y ruego al prefente Secretario, me lo de por teftimonio, y a los prefentes, que

de ello fean teftigos. (folio 82 reverso)

La abjuracién de vehementi significaba el grado de peligrosidad
que ambas representaban para la sociedad y, sobre todo, para la ortodoxia
catélica vigilada por los inquisidores. La gravedad de sus actos se reflejaba
por medio de una abjuracién no menor. Dentro de las tres categorias la de
vehementi era la intermedia. Es decir, la precedia la de Lev/ o menos grave
y la seguia la abjuracion en forma, destinada a los judaizantes (Cavallero).
“La Pulga” fue acusada de “supersticiosa, maléfica y sospechosa heretical”,
mientras que a Maria Feliciana la acusaron de “maestra de maleficios y otros
hechos supersticiosos, idoldtricos y hereticales”. Bermudez de la Torre y
Solier sostiene que los inquisidores les exigieron, junto a otras seis mujeres,
salir al Auto con “el Sambenito de media aspa, soga al cuello y una vela
verde entre las manos”. Después de abjurar fueron absueltas ad cautelam y
condenadas a la vergiienza publica, azotes por las calles, destierro, penitencias
y perdimiento de bienes (folio 137 reverso).

Ahora bien, Bermddez de la Torre y Solier recurre a una pluma
ingeniosa para describir la sentencia contra “la Pulga”. Luego de nombrar
a fray Cayetano Garrido de la Orden de San Francisco, ministro del Santo
Oficio y lector de la causa contra Marfa Herndndez, comenté que la hechicera
también fue acusada por “haber cometido muchos y graves sortilegios”.

Incluso “invocé al demonio” y se declaré a si misma “maestra de varios



210 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

hechos supersticiosos, idoldtricos y hereticales”. Por ende, “picando su
natural bullicio la hacifa digna de su adquirido nombre”. Al dia siguiente,
después de ser absuelta ad cautelam, fue condenada a 200 azotes. El verdugo
apreté “la penca y el pulgar” haciendo eco del origen y apodo de nuestra
protagonista: Penco, reino de Chile, y “la Pulga”. Luego de tal acto se le
desterrd por cinco anos al pueblo de Lambayeque, obispado de Trujillo
(139 verso-reverso).

A pesar de ser una informacion reducida, el decano de la Universidad
San Marcos de Lima nos acerca al método inquisitorial a través de las
sentencias dictadas y aplicadas por los inquisidores ese domingo 23 de
diciembre de 1736. El no contar con la relacién de causa de “la Pulga” nos
imposibilita recrear o rehacer otros pasajes de su vida. Sin embargo, algunas
caracteristicas de la condena son clave para reconstruir aspectos vivenciales de
ellay su hija “la Pulguita”. Por un lado, las reas son expuestas al escarmiento
publico, pero con un protocolo propio de un acto como el Auto de Fe,
solemne y engalanado (Pefia). Por otro, conceptos como hechicera, sortilega
o maléfica solo redundan y acrecientan las culpas y gravedades de los actos
cometidos por madre e hija. Ademds, reflejan las redes femeninas en torno
a las précticas supersticiosas; no solo el vinculo parental entre las dos, sino
con otras mujeres, pues el tipo de abjuracién es también un factor clave para
definir los tipos de habilidades y conocimientos, mds o menos peligrosos,
que entre ellas compartian (Urra, “Movilidades”). Maria de Silva o “marota
de quadros” también fue condenada por los inquisidores de Lima, pero en
el Auto privado de 1737. De ella si contamos con su relacién de causa y, al
igual que tantas otras, se resguarda en el legajo 5346 del Archivo Histérico
Nacional de Madrid. En sus confesiones y audiencias nombré a “la Pulga”.
A los hombres del Santo Oficio les dijo que de ella aprendié a invocar a las
“huacas, a pallop y a san Pedro Mirtir”.

Al referirse a Marfa Feliciana, “la Pulga menor” o “la Pulguita”, fue
mis recatado, aunque el lenguaje para mencionarla no careci6 de ingenio,
pues no solo se limit6 a describir la condena, sino también a dar su opinién
respecto de las pricticas de la hechicera. Bermutidez de la Torre y Solier creyé
que Maria Feliciana atin no habia salido “del vientre de su madre” y ya la



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 211

seguifa con sus ejemplos, pues hizo “gala del sambenito, arrastrar la soga y
con mal aire hacerse la vela”. Al igual que su madre también fue condenada
al destierro, pero a la ciudad de la Concepcidn en el reino de Chile por
cuatro afos (folio 140 verso).

Todas y cada una de las menciones que Bermudez de la Torre y
Solier hace sobre la madre y su hija nos permite interpretar, aunque sea
parcialmente, aspectos cotidianos y vivenciales de Maria y Maria Feliciana.
Entre ellas se repiten muchas situaciones que, suponemos, son consecuencia
del intercambio y aprendizaje que, comtiinmente, se daba entre hechiceras
(Lara).

La pobreza y marginacién, por ejemplo, podria ser otra caracteristica
comdn y afin a las dos. Marfa Herndndez es descrita como una viuda y de
oficio lavandera, mientras que su hija es una mujer casada, pero sin oficio.
En este punto conjeturamos, una vez mds, respecto de la posicién econémica
de ambas y por qué usan la hechiceria, pues dicha préctica era comtn en
aquellas mujeres pobres y sin vinculos masculinos que les brindaran un
convencionalismo social. La relacién entre Maria Feliciana y su marido es
desconocida, pues lamentablemente no existe un documento que nos diga
si efectivamente mantenia una relacién marital con él o, como muchas otras
mujeres, habia sido abandona previo al juicio o, incluso, no estaba casada
con su marido, sino amancebada (Urra, “Mestizaje”). Joseph Bermudez de la
Torre y Solier solo describe la sentencia, pero no detalla aquellas relaciones
afectivas que, muchas veces, solventan una vida convencional, pero necesaria
para el buen desenvolvimiento de las mujeres en sus comunidades. Asi,
evitaban los rumores y, sobre todo, prejuicios de una sociedad patriarcal
como la del Antiguo Régimen americano (Torquemada, “Los delitos”).

El destierro dictado para ambas también es una caracteristica comtin
en este tipo de causas y sentencias. Alejarlas de su entorno y cotidianidad
significaba desprotegerlas y desvincularlas de su comunidad, sus redes
familiares, amicales y, sobre todo, sus vinculos afectivos. Ambas, madre e
hija, fueron separadas por 4.550 kilémetros de distancia. Cémo sobrellevaron
la separacién entre las dos y cémo se reconstruyeron socialmente en dos

espacios geopoliticos distintos, es una de nuestras grandes interrogantes.



212 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Lo que si sabemos es que, al separarlas, los inquisidores desmantelaban las
redes entre mujeres, principalmente aquellas de intercambio, apropiacién

y recepcion de conocimientos y habilidades (Urra, “Reincidencias”).

Di1SCURSOS DECIMONONICOS Y MASCULINOS SOBRE LA
INQuIsICION. CONFRONTACION DE IDEAS EN TORNO A DOS
HECHICERAS CONDENADAS POR EL TRIBUNAL DE LimA:
“La PurLGA Y LA PuLga MENOR O LA PuLGcurta”

Ivan Jaksic y Sol Serrano analizaron la ruta del liberalismo chileno,
analizando el método que el republicanismo chileno aplicé para alcanzar
un Estado Liberal. Para ambos, el ideal liberal fue aceptado por casi todos
los sectores politicos del pais, pues al ser pequefio y homogéneo no tuvo
contratiempos. Incluso creen que, al aplicarse el liberalismo, predominé una
continuidad politica arrastrada desde el periodo tardo-colonial o borbénico.
El liberalismo chileno se caracterizé por tres elementos: i) consenso entre
las fuerzas politicas, ii) equilibrio entre los poderes del Estado: ejecutivo y
parlamento, vy iii) reformas y no revoluciones. Para ambos investigadores
el Liberalismo chileno fue ideolégico (Jaksic y Serrano)

El siglo XIX fue un periodo de construccién politica, en el que
las ideas y retéricas se expusieron a través de debates y enfrentamientos
intelectuales. Conservadores y liberales confrontaban sus ideas mediante
la prensa y, asi, exponian el devenir del Estado chileno. La Inquisicién fue
parte de esos debates y la discusién sobre sus métodos y continuismos no
solo se produjo entre los liberales y conservadores de la peninsula Ibérica,
sino también en tierras americanas. Chile, por ejemplo, no estuvo ajeno
a ese enfrentamiento de ideas. Apoyarla y defenderla o renegar y culparla
de todo el retraso intelectual, cientifico e incluso politico, eran el centro
del debate.

En 1990 el historiador Roberto Lépez-Vela publicé un articulo
en el que analiza las distintas reinterpretaciones historiograficas sobre la

Inquisicién y su vinculo con el Estado. Para él, el Santo Oficio poseia una



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 213

naturaleza politica y su produccién bibliogréfica fue la mds amplia de todos
los cuerpos burocriticos de la monarquia catélica. El principal debate que
se ha producido sobre la Inquisicién ha sido comprobar su relacién con
los poderes y, especialmente, con la monarquia.

La bibliografia sobre la Inquisicién no es ficil de resumir, pues ha
estado influida por diferentes coyunturas politicas, por lo tanto, es extensa y
disimil. Pese a ser una de las piezas mds importantes para la monarquia, era
una de las tantas mds que la componian. Sin embargo, su jurisdiccién y el
peso de la Iglesia sobre ella le otorgaban un cardcter fuertemente represivo.
Segtin R. Lépez-Vela, El Santo Oficio encarné al Antiguo Régimen; su
historiografia se cre6 en medio de esos combates politicos, dando origen
al Estado de la burguesia espafola. Los radicalismos u opiniones sobre ella
se basaron en las confrontaciones entre liberales y conservadores. Con las
percepciones sobre la Inquisicién se discutié lo que se debia o no recoger
y readaptar del Antiguo Régimen. Es decir, cudles debian ser los tipos de
relacién entre Estado e Iglesia durante el siglo XIX. Esa confrontacién
entre liberalismo y tradicionalismo, o conservadurismo, se convirtié en
un combate de propaganda. No obstante, los excelentes comentarios y
opiniones de ese enfrentamiento intelectual dieron pie a las interpretaciones
historiogréficas que, hasta la fecha, definen el apoyo o negacién del Santo
Oficio (Lépez-Vela).

Los intelectuales e historiadores del siglo XIX mds destacados o que
mds aportaron a la reinterpretacién historiogréfica inquisitorial fueron Juan
Antonio Llorente (1759-1823) y Henry Charles Lea (1825-1909). Ambos
cuestionaron un sinfin de situaciones en el que se trat6 de dar respuesta
a la naturaleza jurisdiccional de la Inquisicién, cudl fue el componente
eclesidstico y cudl el secular, cémo influyé el rey sobre la Inquisicién vy,
sobre todo, cémo evolucioné la relacién politica entre la monarquia y
el Santo Oficio. Los dos utilizaron una documentacién mds rigurosa y
coherente con los cuestionamientos de ese periodo histérico. Llorente y
Lea intentaron dar respuesta o, al menos, solucionar el gran conflicto en
torno a si la Inquisicién era dependiente o no de la monarquia y si influyé
o no en la transformacién del Estado (Lépez-Vela).



214 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Algunos de estos debates también estuvieron presentes entre los
didlogos y alegatos de los intelectuales chilenos decimondnicos. Zorobabel
Rodriguez (1839-1901) menciona a Llorente en una de sus cartas al diario L
Estrella. Inclusive cuestiond la cifra que dio para contrariar a la Inquisicién.
Segtin Rodriguez, las 31.912 victimas del Santo Oficio son falsas, ya que
es imposible que esa cifra sea veridica, aunque “los ilusos, incluso de paises
civilizados, lo crean” (Rodriguez, 1868). Para Rodriguez, el intelectual B.
Vicufia Mackenna y su posicién liberal estin extraviados y, al igual que una
piedra de toque, solo juzgan hechos e individuos. Su liberalismo se espanta
de las hogueras de la Inquisicién, pero “él quema a todos los no liberales
en su horno” (Rodriguez, 1868).

José Ramén Saavedra (1821-1907), refuté muchas de las ideas y teorfas
de Benjamin Vicuna Mackenna (1831-1886). Respecto de la fundacién

del Santo Oficio y sus métodos correctivos le dice que:

si comparamos los procedimientos de la Inquisicién espafiola con los de los
tribunales seglares en Europa, llegamos a esta curiosa pero inevitable conclusién,
a saber: que en ninguna otra parte se daban tantas garantias al acusado. En
cuanto a la tortura, su aplicacién jeneral, i en cuanto a los abogados del reo,
en vano buscariamos traza en los momentos procesos relijiosos o politicos que

suscitd en Inglaterra el sombrio gobierno de Isabel Tudor. (Saavedra, Carzas)

Saavedra le cuestiona otras creencias, algunas sobre “la caza de
brujas”; en este sentido, cree que, si ya pasé el tiempo “de los centauros y
sirenas”, también pasé el tiempo de las brujas. No obstante, cree que tal
asunto es clave para Vicufia Mackenna, ya que le proporciona un “campo
para ejercitarse en sus chistes”. Ademds, sostiene que el periodo histérico
de confrontacién con el intelectual liberal y decimonénico es cuando
mds en boga estdn “las brujas y la brujeria’. A pesar de que el siglo XIX
es un periodo en el que “las brujas no asustan”, estas no desaparecen. Ni
la libertad, ni el positivismo, ni el progreso las inhiben. Al contrario, “las
brujas florecen como en sus mejores tiempos”, porque el vulgo cree en ellas

como “un catélico en el dogma” (Cartas ).



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 215

Benjamin Vicuna Mackenna no se dejé amendrentar, pues respondié
todas y cada una de las alegaciones de Saavedra. En una de sus respuestas le
refuté la “apologia” sobre la Inquisicién y repudid las palabras del intelectual
conservador, pues para él no era justo que aquellos que renegaron del Santo
Oficio y sus métodos fuesen nombrados “calumniadores, pobres ilusos,
enemigos de la sociedad y desertores del catolicismo”. Ademds, ironiza con
algunas frases del prebendado y sarcdsticamente le contesta cuestiondndose
a si mismo; para el intelectual liberal el tema de “las brujas y la Inquisicién
se estableci6 a favor de los mismos a quienes martiriz$” (Saavedra, Cartas).

Ahora bien, nuestras protagonistas, segun los intelectuales del
siglo XIX, eran mujeres importantes, pese a ser transgresoras y castigadas
por la Inquisicién, ambas eran objeto de cuestionamiento. Por un lado,
ejemplificaban lo que debia ser controlado y, por otro, el método represivo
de la Inquisicidn, sobre el que no todos estaban de acuerdo. Maria y Maria
Feliciana se transformaron en figuras femeninas icénicas para apelar a favor
o en contra del Santo Oficio. Ambas formaron parte de ese grupo numeroso
de condenadas por la Inquisicién, pero sus vinculos con el reino de Chile,
a través de sus origenes y de sus condenas, las transformé en los ejemplos
esenciales para apoyar o renegar del Santo Oficio (Vicufia Mackenna,
“Historia”).

Los intelectuales del Chile decimonénico no estaban ajenos al
constructo que sobre las mujeres existia, al contrario, eran parte de él. Con
sus opiniones potenciaron aquellas ideas sobre las malas mujeres. Incluso,
en el siglo XIX crearon otro tipo de conceptos para cosificarlas. Amparados
en la medicina y sus nuevas técnicas, complementaron el lenguaje religioso
y social, ya existente, para controlar al sexo femenino, desde ese momento
también lo hicieron desde la ciencia (Gdlvez).

Algunas interrogantes, sin respuesta, apuntan al uso de las figuras
femeninas transgresoras para perpetuar una sociedad patriarcal en la que las
mujeres como Marfa y Maria Feliciana fueran objeto o uso de ejemplificacién
de aquello que se debe controlar y, al mismo tiempo, castigar. Al identificarlas
como sujetos con una historia y experiencia vital particular se transforman

en iconos para los discursos masculinos que controlan y cosifican los cuerpos



216 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

y las acciones femeninas. En este caso, ademds, suman su apoyo o negacién
a la Inquisicidn, pues estas mujeres son un ejemplo clave para renegar o
respaldar a la institucién espafiola (Gonzélez).
Manuel Ricardo Palma Soriano (1833-1919), intelectual, periodista,
7. . .7 . <« »
politico y cronista peruano se refirié a la sentencia de “la Pulga”. En los
Anales de la inquisicion de Lima de 1863, nos habla sobre Maria Herndndez.

En la pdgina 42, y de forma muy escueta, asegura que

Maria Herndndez, conocida como la Pulga”, mestiza y natural de Penco, Chile,
de 57 anos, viuda y lavandera fue acusada por los inquisidores de “maestra de
hechizos, condenada a 200 azotes y ser desterrada al pueblo de Lambayeque
por cinco afios en el Auto Publico de fe de 1736. (42)

En las primeras pdginas de su texto enfatiza la bisqueda de registros
que permitan al lector crear su propio juicio sobre la Inquisicién. No se
trata, segun €l, de juzgarla, sino de dar mérito a la verdad histérica.

Cinco afos antes, el intelectual chileno Benjamin Vicuna Mackenna
también la nombré en su texto Francisco Moyen y lo que fue la Inquisicién
en América de 1868. En su discurso afirmé algo similar a Palma Soriano.
Basdndose en los escritos del doctor en derecho y decano de la Universidad
San Marcos, Pedro Joseph Bermddez de la Torre y Solier (1661-1746),
Benjamin Vicufia Mackenna sostuvo que “la Pulga chilena” y “la Pulguita”,
su hija, fueron castigadas por hechiceras junto a otras diez mujeres el mismo
dia en que se quem¢ en la hoguera a “madame Castro” (132).

El uso que Vicuna Mackenna hace del texto del siglo XVIII no es
mds que para condenar los actos de la Inquisicién y, asimismo, culparla por
el retraso de las naciones hispanoamericanas. Uno de los datos relevantes
que nos entrega son los nombres de los inquisidores que encabezaron el
Auto de fe de 1736: Gaspar Ibédfiez de Peralta, Cristébal Sdnchez Calderén
y Diego de Unda y Mallea, a quienes compara con el sol, pues “los tres
desprenden una luz vital para el arrepentimiento y, asi pues, alcanzar una
nueva vida como los fénix”. Aunque también los critica y acusa de ladrones.

Sobre Marfa Herndndez se refiere a ella como “la vieja bruja” y luego cita las



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... -2

palabras de Bermuidez de la Torre y Solier para explicar cémo se le condend.
Es decir, que “picando su natural bullicio la hacia digna de su adquirido
nombre”. Al aplicérsele los doscientos azotes, “el verdugo apretd la penca
y el pulgar” (141).

En este texto menciona a José Ramén Saavedra de forma sarcéstica
y le recrimina su apoyo a los inquisidores Peralta y Unda. El prebendado
asegurd en sus escritos que los inquisidores “hicieron bien en azotar a
la pulga chilena y a la pulguita, su hija” (138). Vicuna Mackenna, sin
embargo, cuestiona a la Inquisicién y asegura que, asi como la brujeria
perdié prestigid, el Santo Oficio también, pues “las hogueras se encendian
para extirpar a los que no crefan en el dogma catélico y estos no creyentes
eran adoradores del demonio” (138-139).

Dieciséis afios antes, el 27 de agosto de 1852, en su discurso titulado
Lo que fue la Inquisicion en Chile para incorporarse a la Facultad de Filosofia
y Humanidades de la Universidad de Chile, Vicufia Mackenna se refiri6
por primera vez a Marfa Herndndez “la Pulga”. En este documento aclara
que la Inquisicién en América tuvo un tnico y gran propésito y no fue
precisamente el de “exterminar a la humanidad en las hogueras”, sino el de
aumentar “el bolsillo de los inquisidores” a través de un “latrocinio en el
que la hoguera era el botin de las conciencias”. Incluso, enfatiza la postura
de las autoridades criollas en Chile, ya que, segtin él, hubo pocas victimas
naturales del territorio, salvo una “bruja” quemada viva en la plaza de Acho
a la que llamaban “la Pulga chilena”. Sin embargo, el escritor peruano J.
M. Cérdoba Urrutia®, dedicado a describir este y tantos otros hechos
vinculados a la Inquisicién, no lo menciona, provocando asi la critica del
intelectual decimondnico chileno (138).

De todo lo descrito por Vicuna Mackenna existe una pequena

pero notable contradiccién, pues en el primer escrito asegura que Maria
4 Eldiscurso de Benjamin Vicufia Mackenna fue leido en agosto de 1852 al incorporarse
a la Facultad de Filosofia y Humanidades de la Universidad de Chile, pero fue
publicado diez afios mds tarde, durante el segundo semestre de 1862 en los Anales
de la Universidad de Chile.

José Maria Cérdoba Urrutia fue un escritor e intelectual peruano, cuya obra es un
referente para los estudios peruanos literarios del siglo XIX.



218 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Herndndez fue quemada en la Plaza de Acho, mientras que en el texto de
1868 dice que fue condenada junto a otras diez mujeres, también hechiceras,
en la Plaza Mayor de Lima. Ademds, menciona y critica a Saavedra, quien,
segiin el mismo Vicuna Mackenna, apoy¢ a los inquisidores por azotarla.
Desconocemos si se refiere al mismo espacio urbano, aunque llamandolo con
distinto nombre. Hoy, la Plaza de Acho y la Plaza Mayor, son dos espacios
urbanos distintos y distantes entre si en el gran entramado urbano limefo.

Con la intencién de refutar las teorfas de Vicufa Mackenna, José
Ramoén Saavedra toma algunos de los escritos de su contemporédneo y los
reacomoda a su favor. En La Inquisicion: rdpida ojeada sobre aquella antigua
institucion de 1867 intenta desmentir aquellos rumores y temores que giran
en torno al Santo Oficio, pues deja por escrito su apoyo al tribunal y lo
sustenta a través de algunos documentos del siglo XVIII como, por ejemplo,
la misma documentacién utilizada y citada por Vicuna Mackenna. En su
texto ejemplifica la exageracion que su coetdneo intelectual y liberal piensa
sobre las “quemas de brujas”. Incluso analiza el actuar del tribunal respecto
de las préicticas supersticiosas y asegura que si existen, por lo tanto, deben ser
exterminadas. El demonio, segtin Saavedra, “es un dngel que pervierte a los
hombres de bien. El recelo hacia él provocé una severidad despiadada hacia
sus secuaces, aunque encabezada por los tribunales seglares y no religiosos,
salvo los de las sociedades protestantes”. La Inquisicién espafiola, segiin
Saavedra, “fue el primero en abolir tan horrible castigo” (100).

El prebendado Saavedra, no duda de las lecturas de su coetineo Vicufia
Mackenna, pero, al mismo tiempo, lo desmiente. Asi pues, mientras este
asegura, “pero sin recordar dénde lo leyd, que una mujer llamada ‘la Pulga’
fue quemada viva en la plaza de Acho de Lima y junto a ella aventaron las
cenizas de un bachiller lamado Ovando, también del reino de Chile”, José
Ramén Saavedra lo contradice y asegura que ambos hechos son falsos. El
intelectual decimondénico conservador corroboré su versién por medio de
los escritos que, en ese entonces, se resguardaban en la Biblioteca Nacional
de Chile. Dice haber leido los Autos de Fe de J. M. Cérdoba Urrutia y

en ningin momento de sus lecturas aparecieron datos, fechas o nombres



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 219

distintos a los entregados por Bermudez de la Torre y Solier en 1737,
pues también recurre al texto del abogado dieciochesco para respaldar sus
teorfas. Incluso, dice no haber hallado a ninguna otra pulga chilena, ni a
ningtn otro Solis y Ovando, el cual, segtn Saavedra, no fue bachiller, sino
minero y su cuerpo enterrado en un lugar sagrado. Marfa Herndndez “la
Pulga” tampoco fue quemada, sino desterrada (105).

Zorobabel Rodriguez, otro de los intelectuales decimondnicos,
también se refirié a Marfa Herndndez “la Pulga”. En el diario La Estrella
de Chile publicé cinco cartas durante el ano 1868. Todas a favor de José
Ramoén Saavedra y su teoria respecto de “la Pulga” y las no quemas de
brujas encauzadas por la Inquisicién. Al igual que su coetdneo conservador
contradice la versién de Vicufia Mackenna y asegura que Marfa Herndndez
no fue quemada viva, sino desterrada a Lambayeque, Obispado de Trujillo,
por cinco anos (Diario La Estrella,1868, 292).

Los teorias y didlogos respecto de la Inquisicién, su actuar las
consecuencias para todo quien trat6 de forma directa o indirecta con dicha
institucién, son apreciados en el texto Cartas a la Inquisicién publicado
en el Santiago de 1868. En este escrito, Saavedra y Vicufia Mackenna se
enfrentan intelectualmente, por medio de una prosa apasionada y cargada
de sentimientos, a favor y en contra de la antigua institucién espafiola.
Zorobabel Rodriguez, comenta —al principio del texto— la importancia
de leer estas cartas entre los dos intelectuales decimonénicos, pues solo
asi es posible tener una apreciacién personal y nica de la Inquisicién, ya
que las teorfas de los dos intelectuales chilenos se basan en documentos
originales e inéditos. Aunque nos advierte que la realidad social, politica y
moral de los dos intelectuales fue clave para entender el tipo de apreciacién
que cada uno tenfa sobre el Santo Oficio. El mismo apoyd y reivindicé a
Saavedra (Cartas a la Inquisicién 8).

José Toribio Medina (1852-1930) en su Historia del tribunal del
Santo Oficio de la Inquisicion de Lima (1569-1820), Tomo II de 1887, es

¢ El Auto de Fe en el que se condené a Marfa Herndndez y su hija Marfa Feliciana se

desarroll6 en diciembre de 1736, pero la publicacién del escrito redactado por P. J.
Bermudez de la Torre y Solier fue en 1737, un afio més tarde.



220 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

decir, veinticuatro afos después del informe de Palma Soriano, también
menciond a Maria Herndndez de forma escueta y superficial. Para ¢, “la
Pulga” y su hija llamada “la Pulga menor” recibieron el mismo castigo que
Antonia Osorio. En la pagina 300 de su texto sostiene que “la manchada”,
sobrenombre de Antonia, fue sentenciada por los inquisidores a recibir
200 azotes y ser desterrada por diez afios a la ciudad de Guayaquil (300).

Los cinco intelectuales decimonénicos se limitan a repetir y nutrir
sus postulados entre sus escritos y teorfas. Ni siquiera en los resimenes
de José Toribio Medina “la Pulga” y la “Pulguita” o “Pulga menor” son
descritas con detalle y exactitud, todo lo que se dice de ellas es limitado
y con fuertes vacios que impiden un estudio certero. Incluso, algunos ni
siquiera mencionan a Marfa Feliciana, salvo para repetir que “era hija de la
Pulga”, de ella no existe mds informacidn, solo el vinculo parental que la
une con Marfa Herndndez, su madre (Medina 300).

Todos los intelectuales decimondnicos se basaron en escritos
inquisitoriales indirectos para hablar y construir un relato sobre nuestras
protagonistas, pero no especifican en cudl de ellos, salvo Vicuna Mackenna,
quien se inspiré en el escrito del decano de la Universidad San Marcos de
Lima o en el Auto de fe de 1736, que no es un documento de la Inquisicién,
sino la apreciacién y observacién de un abogado como P. J. Bermudez de
la Torre y Solier.

Resulta curioso la poca informacién que de ellas poseen, ninguno de
los cinco detalla las etapas del juicio, las testificaciones, la defensa del abogado
o las resoluciones de los inquisidores. Tal vez, la documentacién original ya
estaba perdida en el siglo XIX, puesto que Medina no se explaya sobre ellas
en sus transcripciones. Los resimenes del intelectual liberal chileno han sido
objeto de multiples estudios y andlisis. El aporte a las investigaciones de la
Inquisicién, sobre la base de los estudios de Medina, han construido un
paradigma revelador de la Inquisicién en América: cotidianidad, estadisticas,
institucionalidad. La informacién que compartié, mediante sus escritos,
aument? el interés de los intelectuales contempordneos y posteriores a él.
La inquisicién y sus documentos se convirtieron en objeto de estudio y
reinterpretacion social (Sagredo, 2020).



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 221

Asimismo, también podemos reinterpretar las palabras y escritos de
los intelectuales decimonénicos, ya que, pese a los vacios y silencios de los
documentos, no corroborando cudl era aquella documentacién y bajo qué
pretexto se escribia, se atreven, de igual modo, a crear perfiles femeninos
connotados como peligrosos y, por tanto, cuestionados por ellos mismos, las
autoridades y la sociedad en general. Ademds, las utilizan para estadisticas y
didlogos en torno a la Inquisicién, cuyo favoritismo o desagrado aumenta
las recreaciones ficticias o no siempre afines a la realidad. La reinterpretacion
que los intelectuales decimondnicos hacen de estas mujeres es para perpetuar
una idea negativa sobre ellas, sus précticas y conocimientos y, de cierto
modo, utilizarlas como ejemplo de lo que no se debe ser. Es decir, aquello

que no es digno de imitacién.

CONCLUSIONES

Los discursos de sus vidas o relatos inquisitoriales son, hoy en dia, una
fuente inagotable de andlisis social. Los Inquisidores, a través de sus registros,
detallaron una serie de situaciones sobre sus condenados que, por un lado,
ejemplificaron todas las experiencias vitales de cada uno de ellos y, por
otro, el método procesal que aplicaban en sus juicios. De forma indirecta
los inquisidores nos acercaron a las etapas vivenciales de los sujetos que
enjuicié y sentenci6. Los archivos de la Inquisicién conservan una serie de
documentos en los que cientos de vidas estdn expuestas entre sus folios.
Nuestras protagonistas, Marfa y Maria Feliciana, fueron juzgadas
por el tribunal de la Inquisicién de Lima en 1736. Sin embargo, la pérdida
de sus juicios nos motivé a buscarlas y asi encontrarlas en una serie de
documentos tardios e indirectos, que no corresponden a los registros del
Santo Oficio. Toda esta busqueda nos ilustré la documentacién creada en
torno a la Inquisicién. Documentos que, ademds, demuestran los aprecios o
percepciones de quienes las redactaron. Por lo tanto, abre un nuevo camino

de investigacién en funcién de documentos indirectos, pero igual de ttiles



222 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

y representativos para conocer y analizar al Santo Oficio, sus métodos y
pormenores.

Rehacer una biografia sobre ambas no fue ficil, ya que, al no tener
los documentos originales o propios de la pluma inquisitorial, muchas
lagunas sobre sus experiencias vitales quedaron expuestas. No obstante,
la documentacién paralela nos facilit6 ciertos datos que, al igual que los
escritos de los inquisidores, nos ilustré algunos pasajes de las vidas de ambas
mujeres. Estas, como la gran mayoria de las condenadas por los hombres
del Santo Oficio, posefan ciertas actitudes afines y comunes a los registros o
relatos macro. Pese a la no existencia de sus juicios, fue posible reconstruir
algunas etapas de sus vidas y desde ahi rehacer una serie de interacciones
que nos acercé a sus experiencias vitales.

La percepcién que muchos hombres tenian sobre el Santo Oficio es de
suma importancia para entender las dindmicas que establece la Inquisicién
con las comunidades que custodié. La subjetividad de las apreciaciones
eran clave para recrear un apoyo o negacién a los métodos correctivos del
Santo Oficio. La mayoria de los textos indirectos o tardios que analizamos
fueron escritos en el siglo XIX, periodo que avanza a un liberalismo y, por
lo tanto, observa a la Inquisicién como el impedimento para el crecimiento
o separacion de la Iglesia y el Estado.

El uso y representaciéon de dos mujeres como Maria y Maria Feliciana
en sus discursos, creemos que es para aflanzar una opinion, negativa o positiva
segun fuese, sobre la Inquisicién. Recurrir al sexo femenino y, ademds,
transgresor, posibilita una reaccién macro, pues se construye un discurso
en torno a ellas, en las que se resaltan aquellas experiencias transgresoras
para uso ejemplificador de lo que no se debe ser. Sin embargo, son figuras
positivas cuando se trata de criticar y entorpecer el rol de la Inquisicidn.

Los discursos masculinos decimonénicos adecuan sus opiniones segtin
intereses personales. Los intelectuales del siglo XIX potencian sus opiniones,
liberales o conservadoras, para perpetuar constructos sociales sobre las mujeres
y; ademds, glorificar o derribar a ciertas instituciones representativas del poder

mondrquico de antafio. Por lo tanto, usar determinados perfiles femeninos



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 223

recrea imaginarios en torno al sexo femenino y aquellas instituciones que
lo vigilé y controld.

Las biografias sobre ambas quedan limitadas a las experiencias sociales
generales que no solo ellas, sino cientos de sujetos experimentaron. Enfrentarse
a la Inquisicién dejé en evidencia la dindmica social que giraba en torno
a las précticas subalternas y no afines al control social que el Santo Oficio
exigid. Las confesiones, los relatos y las descripciones de sus experiencias
vitales son el reflejo de la interaccién entre acusado y acusador, es decir,

entre sujeto comun e inquisidor.



224 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

BiBLIOGRAFIA

AYLLON, FERNANDO. E/ Tribunal de la Inquisicion. De la leyenda a la historia. Lima:
Ediciones del Congreso, 1997.

BERGOT, SOLENE Y JaviEra ErrAZURIZ. “La construccién de una mujer mala: la
figura de Euldarisa Puelma en el crimen de la calle Maipt (1894-1896)”.
Revista de Humanidades, n.© 43, 2021, pp. 113-144

CAVALLERO, RICARDO. Justicia inquisitorial. El sistema de justicia criminal de la
Inquisicion espariola. Buenos Aires: Ariel Historia, 2003.

CARcCELEN, CaRLOS. “La represién inquisitorial en el Pert entre los siglos XVI y
XVII". Historia Imperial del Santo Oficio (siglos XV-XIX). Editado por
Fernando Ciaramitaro y Miguel Rodrigues. México: Bonilla Artigas, 2024;
pp. 631-662

CASTANEDA, PAULINO Y P1LAR HERNANDEZ. La Inquisicidn de Lima, Tomo I (1570-
1635). Madrid: Editorial Deimos, 1989

La Inquisicion de Lima, Tomo II (1635-1696). Madrid: Editorial Deimos,
1995

Caro BarOJA, JuLio. Las brujas y su mundo. Madrid: Alianza, 2010.

CONTRERAS, JAIME. El Santo Oficio de la Inquisicion de Galicia (poder, sociedad y
cultura). Madrid: Akal, 1982.

GArvez CoMANDINI, ANA. “Sexo y mente: relaciones entre medicina y psiquiatria en
la elaboracién cientifica de la inferioridad mental y sexual femenina. Estudio
sobre la Casa de Orates de Santiago de Chile, 1890-1897”. Revista Punto
Género, n.° 22, 2024, pp. 66-98

GINZBURG, CARLO. E hilo y las huellas. Lo verdadero, lo falso y lo ficticio. Ciudad de
México: FCE, 2010.

El queso y los gusanos. El cosmos segiin un molinero del siglo XVI. Barcelona:
Peninsula, 2015.

GonNzALEzZ, YEssica. “Malas mujeres. Adulteras, criminales y transgresoras dentro
de un espacio regional. Concepcidn, siglo XIX”. Mujeres: olvidos y memorias
en los mdrgenes. Chile y América, siglo XVII y XXI. Temuco: UFRO, 2020,
189-212



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... - 225

GREENLEAF, RICHARD E. Zimarraga y la Inquisicion mexicana, 1536-1543. Ciudad
de México: FCE, 1982

Jaksic, IvAN Y Sor SErrano. “El gobierno y las libertades. La ruta del liberalismo
chileno en el siglo XIX”. Estudios Piblicos, n.° 118, 2010, pp. 69-105

Knutsen, GUNNAR W. “Después de la condena: supuestas hechiceras y brujas en
Valencia después de sus procesos inquisitoriales”. Mulieres inquisitionis. La
mujer frente a la Inquisicion en Esparia. Editado por Marfa Jestis Zamora
Calvo. Madrid: Academia del hispanismo, 2017, 287-308

LARA MARTINEZ, MAR{A. Pasaporte de bruja. Volando en escoba, de Espaia a América,
en el tiempo de Cervantes. Cuenca: Alderabdn, 2016.

Loprez-VELA, RoBERTO. “Inquisicién y Estado. Los fundamentos historiograficos de
una interpretacién politica (1930-1990)”, Chronica Nova, n.° 18, 1990, pp.
267-342

LorienTE Torrgs, Jost Luis. “Los discursos de la vida de la documentacién
inquisitorial: Autobiografias entre la obediencia y la resistencia’. Espacio

Tiempo y Forma, n.° 36, 2023, pp. 195-219.

“Las autobiografias inquisitoriales como fuentes para el estudio del artesano
en época moderna. El caso de Juan Borgofion”, Historia Social, n.c 108,

2024, pp. 5-26

MANNARELLI, MARIA EMA. Hechiceras, beatas y expdsitas. Mujeres y poder inquisitorial
en Lima. Lima: Ediciones del Congreso, 1999.

MARTINEZ MILLAN, RENE. La hacienda de la Inquisicion (1478-1700). Madrid:
CSIC, 1984.

MIcHELET, JULEs. La bruja. Un estudio de las supersticiones en la Edad Media.
Madrid: Akal, 2012.

Mirrar, Reng. “El archivo del Santo Oficio de Lima y la documentacién
inquisitorial existente en Chile”. Revista de la Inquisicién, n.° 6, Universidad

Complutense, 1997, pp. 101-116

“Singularidades y tiempos de un Tribunal de distrito. Lima 1570-18207,
Astrolabio, Nueva Epoca, n.° 11, 2013, pp. 9-42

Inquisicion y sociedad en el virreinato peruano. Estudios sobre el Tribunal de la
Inquisicion de Lima. Lima: Instituto Riva Agiiero, 1998.



226 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Ort1z CANSECO, MARTA. “Algunos apuntes sobre el Auto de Fe, celebrado en Lima
a 23 de enero de 1639, de Fernando de Montesinos”. Auto de la fe, celebrado
en Lima a 23 de enero de 1639 de Fernando de Montesinos. Editado por Marta
Ortiz Canseco y Esperanza Lépez Parada. Madrid: Iberoamericana-Vervuet,
2016.

PeRA, MANUEL. “Los sambenitillos. Imagen y penitencia en el mundo hispdnico
(siglos XVI-XVIII)”. Revista Historia y Justicia, n.° 15, 2020, pp. 1-23.

Pujapas MuRoz, Juan. El método biogrdfico: el uso de vida en ciencias sociales.
Madrid: CIS, 1992.

SAGREDO, RAFAEL. “José Toribio Medina y la Inquisicién en América: los origenes de
un tema histérico”. Lusitania Sacra, n.° 42, 2020, pp. 121-154.

SANCHEZ ORTEGA, MARfA HELENA. Confesidn y trayectoria femenina. Vida de la
venerable Quintana. Madrid: CSIC, 1996.

TAUSIET, MARIA. Ponzonia en los ojos. Brujeria y supersticion en Aragdn en el siglo XVI.
Madrid: Turner, 2004.

Abracadabra Omnipotens. Magia urbana en Zaragoza en la Edad Moderna.
Madrid: Siglo XXI, 2007.

TARDIEU, JEAN PIERRE. La ‘gran complicidad” de los criptojudaizantes de Lima (1635-
1642). Madrid: Iberoamericana-Vervuet, 2022.

ToRQUEMADA, MARIA JESUS. La Inquisicion y el diablo. Supersticiones en el siglo XVIII.
Sevilla: Ediciones US, 2000.

“Los delitos de brujerfa y sortilegios: Los origenes de su represién juridica
y algunas observaciones acerca de sus peculiaridades”. Tres estampas sobre
la mujer en la historia del Derecho. Editado por Maria Jests Torquemada y
Marfa José Mufoz. Madrid: Dykinson, 2013, pp. 55-114

Tovar, Raquer. “El proceso judicial contra las mujeres a través del Malleus
Malleficarum, sus influencias en Espafia y la normativa castellana en materia
de herejfa, brujerfa y blasfemia (siglos XV-XIX)”. Revista Clio y Crimen, n.°
19, 2022, pp. 63-86

URrRra JAQUE, NaTaL1A. “Mestizaje mdgico en la ciudad. Intercambios, apropiaciones
y recepciones. El proceso inquisitorial con Maria flores ‘la Llana Candela’,

1699-1709”. Edad de Oro, n.° 38, 2019, pp. 361-373



NATALIA URRA JAQUE « DISCURSOS MASCULINOS, DECIMONONICOS Y TARDIOS... -221

“Movilidades geogréficas, alianzas y parentescos en torno a las pricticas
supersticiosas. Lima y sus hechiceras, siglos XVII y XVIII”. Revista Didlogo
Andino, n.° 60, 2019, pp. 45-55

“Fuentes y documentos inquisitoriales sobre hechiceras, supersticiosas y
sortilegas. Mujeres pobres y de castas frente a los inquisidores de Lima, siglos
XVILy XVIII”. Mujeres e historia. Olvidos, exilios y memoria en clave de género
en los mdrgenes coloniales. Chile y América, Siglos XVIII-XXI. Editado por
Yéssica Gonzdlez. Temuco: UFRO, 2020, pp. 67-88.

“Reincidencias, destierros y azotes. Félix Canelas ‘el Ayanque’ frente al Santo

Oficio d Lima, siglo XVIII”. Revista Historia y Justicia, vol. 1, 2020, pp. 1-20

ZamMoRra CaLvo, MARIA JESUS. La mujer ante el espejo. Estudios corporales. Madrid:
Adaba, 2013.

ZAMORA, MARIA JESUs Y ALBERTO ORTIZ. Espejo de brujas. Mujeres transgresoras a
través de la historia. Madrid: Abada, 2012

Fuentes

BERMUDEZ DE LA TORRE Y SOLIER, PEDRO JOSEPH. Triunfos del Santo Oficio peruano
relacion panegyrica. Historica, y politica del Auto Publico de Fé celebrado en la
inclita, regia ciudad de Lima por el sagrado Tribunal de la Inquisicion del reyno
del Perdi. Lima: Imprenta Real, 1737.

MEDINA, Josk Torie1o. Historia del Tribunal de la Inquisicion de Lima (1569-1820),
Tomo II. Santiago: Imprenta Gutemberg, 1887.

PaLma, Ricarpo. Anales de la Inquisicion de Lima. Lima: Tipografia de Aurelio
Alfaro, 1863.

RODRIGUEZ, ZOROBABEL. Periddico La Estrella de Chile, Afio 1, nimero 25, marzo
22 de 1868, pp. 290-293

Periddico La Estrella de Chile, Afio I, nimero 39, junio 28 de 1868, pp. 458-
460

Periddico La Estrella de Chile, Afio 1, nimero 40, julio 5 de 1868, pp. 470-
474

Periddico La Estrella de Chile, Ano I, ntimero 41, julio 12 de 1868, pp. 481-
485



228 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 189-228

Periddico La Estrella de Chile, Afio 1, ntimero 42, julio 19 de 1868, pp. 495-
499

SAAVEDRA, JosE RAMON. La Inquisicion. Rdpida ojeada sobre aquella antigua
Institucién. Santiago: Imprenta del Correo, 1867.

Cartas sobre la Inquisicion. Santiago: Imprenta de El Independiente, 1868.
Torres, Puca GABRIEL. La Inquisicién. México: El Colegio de México, 2023.

VicuNa MackennNa, Benjamin. “Historia. Lo que fue la Inquisicién en Chile.
Discurso de don Benjamin Vicufia en su incorporacién a la Facultad de
Filosofia i Humanidades, el 27 de agosto de 1852”. Anales de la Universidad
de Chile, o Repertorio de Instruccion Piblica, Humanidades, Literatura,
Filosofia, I Ciencias Matemadticas, Fisicas, Médicas, Legales, Politicas I Sagradas.
1omo XXI. Santiago: Imprenta Nacional, 1862, pp. 17-153

Francisco Moyen. Lo que fue la Inquisicion en América (cuestion histdrica y de
actualidad). Valparaiso: Imprenta del Mercurio, 1868



