REVISTA DE HUMANIDADES

LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV
UNA REFLEXI()N ACERCA DE LA CONDICIéN HUMANA

MicueL GonzALez VaLLgjos

v v

Pontificia Universidad Catélica de Chile ROR
mgonzalv@uc.cl
ORCID: 0000-0001-8858-583X

Revista de Humanidades n.° 53: 265-294

ISSN 0717-0491, versién impresa

ISSN 2452-445X, version digital

DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.982>

revistahumanidades.unab.cl







LA REBELION DE IVAN KARAMAZOYV.
UNA REFLEXI(’)’N ACERCA DE LA
CONDICION HUMANA

THE REBELLION OF IVAN KARAMAZOV.
A REFLECTION ON THE HUMAN CONDITION

MicuerL GONZALEZ VALLEJOS

Pontificia Universidad Catélica de Chile
Av. Vicufia Mackenna 4860, Macul, Santiago, Chile

RESUMEN

En el presente trabajo se aborda el problema de la condicién
humana desde el punto de vista filoséfico a partir del capitulo V
de Los hermanos Karamdzov, especificamente desde el pardgrafo
denominado “La rebelién de Ivdn”, que precede al conocido
relato acerca de “El gran inquisidor”.

Después de analizar tres lineas interpretativas que se han propuesto
con relacién a este pasaje, se defenderd una interpretacién del
texto basada en la distincién, que hasta ahora no ha sido tenida
en cuenta de manera suficiente, entre la doctrina de Ivan (si
Dios no existe, todo estd permitido) y la rebelién de Ivdn en
contra del mundo creado por Dios, que lo lleva a “devolver su
entrada al cielo”.



268 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Palabras clave: Dostoievski, hermanos Karamidzov, rebelion, religion,
Tvdn Karamdzov.

ABSTRACT

In the present work, the problem of the human condition is
addressed from a philosophical point of view starting from
chapter V of The Brothers Karamazov, specifically from the
paragraph called “Ivdn’s Rebellion”, which precedes the well-
known story about “The Great inquisitor.” After analyzing three
lines of interpretation that have been proposed in relation to
this passage, an interpretation of the text will be defended based
on the distinction, which until now has not been sufficiently
taken into account, between the doctrine of Ivan (if God does
not exist, everything is permitted) and Ivan’s rebellion against
the world created by God, which leads him to “return his entry
to heaven.”

Keywords: Dostoevsky, Karamdzov Brothers, Rebellion, Religion,
Tvdn Karamdzov.

Recibido: 27/02/2023 Aceptado: 03/06/2023

I. INTRODUCCION

Sin duda, la reflexién acerca de la condicién humana ocupa un lugar
central en la obra de Dostoievski. Esa meditacién llega a su punto mds alto
en la novela Los hermanos Karamdzov, obra en la que el autor expresa su
preocupacién fundamental: el conflicto entre el racionalismo y la fe cristiana.
Para Dostoievski, lo propio de la existencia humana radica en la libertad
para optar entre el bien y el mal. Dios se revela al hombre por medio de
Cristo y el ser humano puede aceptarlo o darle la espalda. Abrazar a Cristo
permite vivir la vida con alegria y serenidad, y aceptar con esperanza los

sufrimientos; rechazarlo, en cambio, es un acto de soberbia que conduce a



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 269

la angustia, al sinsentido y a la locura. Sin la orientacién que entrega la fe,
la razén se desorienta y termina destruyéndose a si misma. La pérdida de
la fe en Cristo y en Dios conduce ademds a la crisis moral que se expresa
en la descomposicién de la familia rusa (Frank, £/ manto 715 y ss.).

Dostoievski comenzd a escribir Los hermanos Karamdzov en abril de
1878. Sus restantes obras centrales —Crimen y castigo, El idiota, Los demonios—
ya habian sido publicadas y el autor gozaba de considerable fama y de cierto
grado de estabilidad econémica. Sin embargo, habia experimentado fuertes
sufrimientos, especialmente por la muerte de su hijo Aliosha en mayo de
1878. En la novela no hay una figura central sino cinco: Fiodor, el padre;
los hermanos Dimitri, Ivin y Aliosha; y Smerdiakov, el hijo no reconocido.
En la obra se retrata un mundo desgarrado por las pasiones humanas, pero
al mismo tiempo iluminado por la fe, la esperanza y el amor.

Los problemas existenciales planteados por Ivin Karamazov reflejan
tanto la angustia existencial del autor como su rechazo a “la mds grande
blasfemia y la semilla de la idea de la destruccién de nuestro tiempo en Rusia
entre los jévenes desarraigados de la realidad, y junto con la blasfemia y la
anarquia’ (Frank 541). Frente a los socialistas y anarquistas que desprecian
ala humanidad y solo le ofrecen cadenas y esclavizacién por medio del pan,
el autor presenta la figura del Stdrets Zdésima, un cristiano ideal, pero a la
vez real. El cristianismo es para Dostoievski “el tnico refugio de la patria
rusa contra sus males” (Frank 549).

Nos proponemos abordar el problema de la condicién humana en
esta extensa novela. ;Qué claves interpretativas son necesarias para realizar
esta tarea?

En primer lugar, propondré como primera y principal clave hermenéutica
la distincién entre la doctrina de Ivdn —si Dios no existe, todo estd permitido—
y la rebelién de Ivdn en contra del sufrimiento inocente, que se traduce en
su decision de “devolver su entrada al cielo”, si es que dicho sufrimiento
fuese la condicién necesaria para obtener la armonia universal. Sostendré
que esta distincién, que hasta ahora no ha sido tomada en cuenta de manera

explicita por los especialistas, es clave a la hora de comprender el desgarro



270 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

interior de Ivin Karamdzov que finalmente lo conducird a la locura y que
representa, desde el punto de vista del autor, una refutacién performativa
del atefsmo de protesta defendido este personaje.

En segundo lugar, es necesario establecer que la naturaleza karamazoviana,
término ocupado repetidamente a lo largo de la obra para referirse a la
tendencia de los miembros de la familia Karamdzov a experimentar fuertes
pasiones, es para Dostoievski una metdfora de la condicién humana.

En el segundo libro de la obra se relata una reunién en la que
intervienen el padre y los tres hermanos, quienes con la mediacién del Starets
Zé6sima, maestro espiritual del hermano menor, Aliosha, intentan resolver
un complejo problema patrimonial que enfrentaba al hermano mayor,
Dimitri, contra su padre, Fiodor; quienes mantenfan ademds un conflicto
a nivel sentimental, ya que ambos amaban a la misma mujer, Grashenka.
En ese contexto, el astuto, envidioso y malintencionado seminarista Rakitin

increpa al novicio Aliosha Karamdzov en los términos siguientes:

Eres una mosca muerta, Aliosha; un santo, si, pero una mosca muerta, y el diablo
sabe en qué no habrds pensado ya, jel diablo sabe que es lo que ya conoces!
Eres virgen y has llegado a tales profundidades. .. Hace tiempo que te observo.
Tt también eres un Karamdzov, un Karamdzov de la cabeza a los pies, y es que
alguna cosa significa la raza y la seleccién. Por el padre eres un lujurioso; por

la madre un inocentdn. (Dostoievski, Los hermanos Karamazov 138)
Y en relacién a Ivén, agrega,

Si hasta td eres un lujurioso, ;qué no serd tu hermano Ivdn, hijo de la misma
madre? También €l es un Karamdzov. Toda vuestra cuestién karamazoviana
radica en esto: jsois unos lujuriosos, unos aprovechados y unos inocentones!
Tu hermano Ivdn, ateo, publica ahora articulitos de teologia, pero de pronto
en broma y con algtn estipido cdlculo que desconocemos, y ese mismo
hermano, Ivdn, reconoce que esto es una bajeza. Ademds, estd procurando

hacerse con la novia del hermano Mitia y, segtin parece, lo conseguird. Y de



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... !

qué modo: con el consentimiento del propio Mitenka, porque este le cede la

novia para librarse de ella y liarse lo antes posible con Grashenka. (138-139)*

A partir de estos pasajes podemos comprender que con las referencias
a la naturaleza karamazoviana o al cardcter Karamdzov se alude no solo a
un temperamento particularmente apasionado y violento, sino también a
un tipo de persona que en términos morales tiende a los extremos: santo o
demonio, creyente profundo o ateo furioso, hombre serio o bufén. Estos
rasgos son particularmente notorios en Fiodor y en su hijo mayor, Dimitri.
Lo que Rakitin pretende, por envidia, es poner en evidencia que los rasgos
karamazovianos también estdn presentes en el atormentado Ivdn y en el
bondadoso Aliosha, algo que el relato parece confirmar en alguna medida.

Particularmente importante en relacién con este punto resulta el
didlogo en la taberna que sostienen estos dos hermanos acerca de ‘los
temas eternos’ en el que tiene lugar la denominada ‘rebelién de Ivdn’. Esta
conversacion, que culmina con el relato de La leyenda del gran inquisidor, da
cuenta de las ideas centrales de Dostoievski acerca de la condicién humana.

A continuacidn, analizaremos con detalle este pasaje.

2. FUNDAMENTOS TEXTUALES DE LA REBELION DE IVAN

Al enviar a imprenta el capitulo V de la obra, que el mismo autor considera

el punto culminante de la novela, Dostoievski dice que quiere presentar

el retrato de la mds grande blasfemia y la semilla de la idea de la destruccién
de nuestro tiempo en Rusia entre los jévenes desarraigados de la realidad, y

junto con la blasfemia y la anarqufa, su refutacién, que ahora estoy preparando

Acerca de cardcter de Dimitri y en general de los Karamdzov, cf. 137ss, 585ss;
701ss; 808-809; 829.; sobre la cuestién karamazoviana, cf. 138ss; 182ss; 202ss, 259;
283s5.;359; 426ss; 1101. Acerca de Fiodor Karamdzov, “el viejo bufén”, cf. 72ss., 128ss,
148; acerca de Ivén y su posicion moral y religiosa, cf. 121; 141; 224-226; 938-948;
1004ss: acerca de Aliosha y de la misién que le encomienda el Stdrets Zésima, cf.

133; 527ss; 547.



212 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

en las dltimas palabras del moribundo anciano Zésima, uno de los personajes

de la novela. (Frank 541)

Las convicciones de Ivdn son la sintesis del anarquismo ruso. A partir
del sinsentido del sufrimiento de los nifios, Ivdn concluye que toda realidad
histérica es absurda. La razén no puede hacer frente a la insensatez de los
sufrimientos; la respuesta del padre Zésima es un salto de fe en la bondad
y misericordia de Dios (542). Dostoievski considera que el argumento de
su novela, incluidas las escenas de crueldad extrema relatadas por Ivdn, es
completamente realista.

Para la escritura de este capitulo, el autor ruso se inspird en la historia
de Job (Frank 543). El punto central que quiere abordar es “la blasfemia y
la refutacién de la blasfemia” (544). La refutacién es indirecta, por medio
de la dramatizacién de sus consecuencias en el destino de sus personajes.
Dostoievski, junto con Nietzsche, es “el culminador de la tradicién romdntica
de protesta contra Dios en nombre de una humanidad doliente” (754).
Ivin distingue entre la comprensién euclidiana (terrenal) del mundo y la
no euclidiana (sobrenatural). La primera es incapaz de comprender todos
los horrores asociados a la historia humana. Solo a partir de una visién
sobrenatural serfa posible creer que algin dia se alcanzard la armonfa universal
de acuerdo con el querer de Dios. El capitulo “Rebelién”, en el que Ivin
expone sus ideas, es un ataque a Dios y al mundo creado “tan poderoso
que muchos criticos han dudado de que el libro en conjunto haya logrado
superar su impacto subversivo y perturbador” (759).

Veamos a continuacién algunos pasajes centrales del texto.

Al comienzo del didlogo Ivdn se refiere a su “sed de vivir”, que es,
como hemos visto, un rasgo propio de los Karamazov. En este contexto,

Ivan afirma:

Muchas veces me he preguntado si existe en el mundo una desesperacién capaz
de vencer en mf esta sed de vivir, furibunda, y, quizds, indecorosa [...] A este

afdn de vivir, algunos moralistas, mentecatos y tisicos, sobre todo poetas, lo



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 273

califican a menudo de vil. Este rasgo, esta sed de vivir, a pesar de todo, es un
rasgo karamazoviano, y también se da en ti, no hay duda; pero ;por qué ha
de ser vil? Es todavia enorme la fuerza centripeta de nuestro planeta, Aliosha.

Hay ansias de vivir, y yo vivo, aun a despecho de la légica. (373)
Mis adelante agrega:

En efecto, el hombre ha inventado a Dios. Lo extrafio, lo sorprendente no
es que Dios exista en verdad; lo asombroso es que semejante idea (la idea de
que Dios es necesario) haya podido meterse en la cabeza de un animal tan
fiero y maligno como el hombre; hasta tal punto es sabia y hasta tal punto

hace honor al hombre. (380)

Ivan argumenta a continuacién que, si Dios existe y ha creado la
tierra, y si la ha creado de acuerdo con la geometria euclidiana y ha creado
al hombre con la sola nocién de tres dimensiones espaciales, entonces el
hombre no es capaz de comprender “lo que no es de este mundo” (381).
El hermano de Aliosha declara aceptar la sabiduria divina y sus fines, asi
como el orden, el sentido de la vida y la armonia eterna. Sin embargo, no
admite “el mundo creado por Dios”, aun cuando todos los sufrimientos
humanos fuesen superados y reinase la armonia universal.

A continuacién, Ivdn afirma no ser capaz de entender cémo es
posible amar al préjimo y dice que “el amor de Cristo por el hombre es
una especie de milagro imposible en la tierra” (384). Se detiene enseguida
en el sufrimiento, y especificamente en el sufrimiento de los nifos. A los
nifos, senala, se les puede amar incluso si son sucios o feos; los adultos,
en cambio, “han comido la manzana y han entrado en conocimiento del
bien y el mal y se han hecho ‘semejantes a Dios’ [...] Los nifos, en cambio,
no son culpables de nada” (385). Después de esto, Ivan relata una serie de
episodios, recogidos de diversos periédicos, en los que se muestran enormes
crueldades cometidas contra los nifios. Por ejemplo, los turcos destrozando

a los nifios delante de sus madres. Estos episodios llevan a Ivin a pensar que



214 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

“si el diablo no existe y, por tanto, ha sido creado por el hombre, éste lo ha
creado a su imagen y semejanza’ (387). Mds adelante en su relato, agrega,

a propésito de los padres que disfrutan torturando a sus hijos:

En todo hombre [...] anida una fiera, una fiera que por nada monta en célera;
una fiera que se exalta voluptuosamente al oir los gritos de la victima torturada,
una fiera violenta, soltada de la cadena, una fiera con dolencias contraidas en

el libertinaje, con la gota, los rifiones enfermos, etcétera. (392)

Después de una grafica descripcion de las torturas a las que es sometida
una nina de cinco afios por sus propios padres y del asesinato de un nino que
fue perseguido y destrozado por perros de caza por érdenes de un general
retirado, Ivdn reitera la idea de que la solidaridad de los hombres en el
pecado no puede ser aplicada a los nifos. Aun cuando el resultado final de
la marcha del mundo fuese la armonia universal y el abrazo de la victima y el
verdugo, perdonar el sufrimiento inocente seria inaceptable. Este problema
da lugar al planteamiento final de Ivén, que él mismo formula diciendo:

Si los sufrimientos de los nifios han ido a completar la suma de sufrimientos
necesaria para comprar la verdad, yo afirmo de antemano que la verdad entera
que la vida no vale semejante precio. No quiero, en fin, que la madre abrace
al verdugo que le ha hecho despedazar el hijo a los perros! ;Que no se atreva a
perdonarle! Si quiere, que perdone al torturador su infinito dolor de madre; pero
no tiene ningtin derecho a perdonar los sufrimientos de su hijo despedazado,
[y que no se atreva a perdonar al verdugo, aunque la propia criatura se los
perdonara! Si es asi, si las victimas no se han de atrever a perdonar, ;dénde
estd la armonfa? ;Hay en todo el mundo un ser que pueda y tenga derecho
a perdonar? No quiero la armontfa, no la quiero por amor a la humanidad.
Prefiero quedarme con los sufrimientos sin castigar. Mejor es que me quede
con mi dolor sin vengar y con mi indignacién pendiente, aunque no tenga
razén. Muy alto han puesto el precio a la armonia, no es para nuestro bolsillo

pagar tanto por la entrada. Y si soy un hombre honrado, tengo la obligacién



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 275

de devolverlo cuanto antes. Esto es lo que hago. No es que no admita a Dios,

Aliosha; me limito a devolverle respetuosamente el billete. (398)

En este pasaje encontramos el niicleo fundamental de la rebelién de
Ivan. Aliosha responderd que si hay alguien que tiene derecho a perdonar:
Cristo, el inocente que ha derramado su sangre por todos. Esta respuesta
dard lugar a La leyenda del gran inquisidor. Pero ahora se hace necesario

analizar en detalle la argumentacién de Ivdn.

3. LA REBELION DE IVAN. UN ANALISIS A PARTIR DE LA
LITERATURA ESPECIALIZADA

En El drama del humanismo ateo, De Lubac rescata la dimensién metafisica
de Dostoievski, un autor que dice de si mismo: “Se me llama psic6logo;
pero esto no es verdad: soy un realista en el més alto sentido de la palabra;
es decir, yo enseno las profundidades del alma humana” (Dostoievski en
De Lubac 195). Lo que atormenta a los personajes del autor ruso, dice el
comentarista, no es la enfermedad o el temor del mafnana, sino Dios. Esta
inquietud por los temas eternos manifiesta las preocupaciones existenciales
mids profundas del autor: “Dios me ha atormentado toda la vida”, dice
Kirillov en Los demonios. De Lubac sugiere que, para Dostoievski, la razén
humana no tiene respuesta para el problema del sufrimiento inocente y
que detrds de personajes como Raskdlnikov, Kirillov y Stavroguin se oculta
“el orgullo demonfaco que no soporta que haya Dios, la aspiracién a la
gratuidad de la conducta, la idea de que el hombre seria mds poderoso el
dia que se liberase por completo del espectro divino” (De Lubac 209). A
Dostoievski, agrega,

le mordié la tentacién nietzscheana. Emprendié una apologia de Satén. Ha
investigado si el mal no serfa un forjador del bien, su furriel indispensable y

si no se encontraba justificado. Se ha preguntado si estas nociones de bien



276

REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

y mal no serfan unos débiles prejuicios. Ha imaginado el ser que se elevaria
por encima de ellas y no ha dudado en revestirlo de poder y de belleza [...]
De este paso por la inmoralidad, la moral de Dostoievski ha adquirido un
acento de libertad muy fuerte que no permite confundirla con ningiin resto de
prejuicio [... El] ha experimentado igualmente el abatimiento del sufrimiento
universal y la fascinacién del mal. Su mirada no se ha detenido solamente en

los horrores del hombre sin Dios, sino que también ha medido su grandeza.

(De Lubac 209-210).

La interpretacién de Guardini, con matices, es similar a la de De

Lubac. El autor alemdn sefala en E/ universo religioso de Dostoievski (1958)

que la espiritualidad desarraigada unida a la sensualidad kamarozoviana es

algo vil y constituye “la esfera de lo satdnico” (142). Se daria en el personaje

de Ivdn un enfermizo goce en el dolor, una asociacién entre el mal y lo

morboso. Lo propio de Ivin seria el desgarramiento de sus impulsos, el

conflicto entre su soberbia y su sentimiento de inferioridad. Ivin experimenta

la existencia del mal en el mundo, pero se niega a aceptar la salvacién que

viene de Dios. Su posicién no serfa de rebeldia sino de ataque a Dios, en

quien proyectaria el desgarramiento de su propia existencia. La posicién de

Ivan, resume Guardini, consiste en que, a pesar de creer en Dios,

quiere arrebatar a este la prerrogativa de su divinidad, en que por el vigor de
su ser puede dictar leyes morales, el que él mismo sea moralmente el seror
porque el bien no es algo que esté por encima de Dios, sino que este mismo es
el bien. Mas, esta rebeldia de Ivin no va tan lejos que exija la anulacién de la
diferencia que existe entre el bien y el mal; pero arrégase él el derecho, como
individuo tinico y de excepcidn, de situarse por encima de esta diferencia, valida
empero para la mayoria, y de realizar con buen derecho y legitimamente, el

mal, es decir, permitir que otro lo realice. (Guardini 148)

Berdiaev, por su parte, sefiala que, de acuerdo con Dostoievski, en

el hombre moderno se da una atraccién irresistible por lo irracional, la

libertad andrquica y el sufrimiento. Esta tendencia traza un camino que



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... .o

serd recorrido por Raskdlnikov, Stavroguin, el hombre del subterrdneo e
Ivin Karamdzov. Todos quieren demostrar por medio de su arbitrio que
son hombres y no meras teclas de piano. El problema radica, sin embargo,
en que la libertad usada de manera arbitraria se destruye a si misma. En

este sentido, Berdiaev afirma que

lo que Dostoievski y Nietzsche comprendieron es que el hombre goza de
una terrible libertad y que esta libertad le resulta trdgica y significa un peso y
sufrimiento para él. Vieron como el camino del hombre se escindia en dos. Y
mientras que uno llevaba al Dios-hombre, es decir, a Cristo, el otro llevaba a

la deificacién del hombre, es decir, al Superhombre. (Berdiaev 48)

En la literatura mds reciente acerca de Dostoievski y su vinculo con
Nietzsche, en cambio, se destaca el uso de los conceptos de nihilismo y
de existencialismo como claves interpretativas. En relacién con el primer
concepto, Stellino destaca el cardcter paraddjico del pensamiento de
Ivan Karamdzov, ya que, por una parte, rechaza la divinidad por razones
morales y, por otra, al sostener que si no hay inmortalidad del alma todo
estd permitido, acaba justificando la misma inmoralidad de la que habia
acusado a Dios (Stellino 158-63).

Stepenberg, por su parte, afirma que Nietzsche y Dostoievski son
precursores del existencialismo del siglo XX. Ambos autores sostendrian
que no hay una sola fuente estable del sentido tltimo de la existencia: ellos
definen la crisis como ausencia o muerte de Dios.

De acuerdo con Marfas, el término existencialismo es bastante equivoco,
ya que en principio abarca autores que tienen grandes diferencias entre si,
como Jaspers, Marcel o Sartre, entre otros. Este autor propone distinguir
entre la filosofia existencial de Heidegger, la filosofia de la existencia de
Marcel y de Jaspers, y el existencialismo de Sartre. En este contexto, es
correcto decir que las ideas de Dostoievski son existencialistas en la medida
en que el tema central que recorre su obra es el sentido de la existencia
humana, que implica, a su vez, la pregunta por la existencia de Dios y por

el sufrimiento humano. Los grandes personajes de Dostoievski son, en



278 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

este sentido, existencialistas porque encarnan las diversas ideas acerca del
sentido de la vida humana; de ahi la distincién que el autor establece entre
personajes nihilistas, como Raskélnikov (Crimen y castigo) e Ivan Karamézov
(Los hermanos Karamdzov), y personajes cristianos como el principe Myshkin
(El idiota) y Aliosha Karamdzov (Los hermanos Karamdzov) (Marfas 423-
429; Frank 541 y ss.).

Sin contradecir los planteamientos de Marias, Stepenberg define el
existencialismo como “una teorfa filos6fica que enfatiza que la existencia del
individuo como agente libre y responsable determina su propio desarrollo”
(26). Esta teoria, agrega, tiene tanto una dimensién fenomenoldgica —la
experiencia del ser humano individual es primordial—, como una dimensién
ética —la verdad es el valor fundamental y la autenticidad, la primera virtud—.
Para el existencialismo la frase “si Dios no existe, todo estd permitido” es
el punto de partida.

El vinculo que Stepenberg establece entre Dostoievski y el existencialismo
nos remite a la filosofia de Albert Camus.

En El mito de Sisifo y en El hombre rebelde el autor argelino analiza la
figura de Ivan Karamdzov. En El mito de Sisifo afirma que todos los personajes
de Dostoievski se preguntan acerca del sentido de la vida y que el autor ruso
no admite soluciones intermedias: la existencia serfa engafosa o eterna. Esta
disyuntiva conduce al problema, planteado en Los demonios, del “suicido
superior’: el ingeniero Kirillov siente que es necesario que Dios exista, pero
sabe que no existe ni puede existir. Esto le parece una razén suficiente para
matarse: “si Dios no existe, yo soy dios” (E/ mito de Sisifo 135). El atributo
de esta nueva divinidad es la independencia, ya que “convertirse en dios
es solamente ser libre en esta tierra, no servir a un ser inmortal” (137); el
suicidio seria la demostracién pedagdgica de esta nueva libertad.

La libertad inaugurada por Kirilov, afirma Camus, es una verdad
absurda que serd retomada después por Ivin Karamdzov. Las novelas de
Dostoievski plantean la cuestién absurda, pues “instauran la légica hasta
la muerte, la exaltacién, la libertad ‘terrible’, la gloria de los zares vuelta
humana. Todo estd bien, todo estd permitido y nada es detestable: son juicios

absurdos” (139). Ivdn se consagra a la tarea de juzgar a Dios en nombre de



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... Y6

la justicia: “Si el mal es necesario para la creacién divina, esta creacién es
inaceptable” (El hombre rebelde 86). Ivan no dice que la verdad no exista,
sino que es inaceptable porque es injusta. “Ivén, solitario, y por lo tanto
moralista, se contentard con una suerte de quijotismo metafisico” (88);
asi también, encarna el rechazo a salvarse solo, poniéndose del lado de los
condenados. Tal como Stellino, Camus denuncia la paradoja en la que cae
Ivdn, quien por negar a Dios termina afirmando que “todo estd permitido”
y valida asi el homicidio: si todo estd permitido, entonces puede matar a
su padre o al menos tolerar que Smerdiakov lo mate. Pero lejos de aceptar
este asesinato con la indiferencia de los dioses o el fanatismo de los grandes
inquisidores, para quienes la moral se revela como el tltimo rostro de Dios
que hay que destruir para construir la realeza y la divinidad humana, Ivin
cae en la locura (£ hombre 90-95).

Hemos visto hasta ahora las diversas interpretaciones que los autores le
han dado a la rebelién de Ivan. Encontramos una primera linea interpretativa
en el pensamiento de De Lubac y de Guardini. Ambos autores coinciden
en atribuir un rol fundamental a lo satdnico, lo cual se expresaria en el
orgullo demoniaco de Kirillov y Stavroguin, en la pretensién de ir mds
alla del bien y el mal, que De Lubac considera una “apologia de Satdn” y
en la espiritualidad desarraigada unida a la sensualidad karamazoviana que
constituye “la esfera de lo satdnico” (Guardini).

La segunda linea interpretativa, que no es necesariamente contradictoria
con la primera, apunta a la exacerbacién nihilista y autodestructiva de la
libertad. Esta interpretacién, que encontramos entre otros en Berdiaev,
también asume la idea de la muerte de Dios y la necesidad consiguiente
de elevar al ser humano al rango divino, pero acentda en mayor grado la
atraccion irresistible que siente el hombre por lo irracional, la libertad
andrquica y el sufrimiento. La libertad humana quiere autoafirmarse, pero
al hacerlo, se destruye a si misma.

La tercera linea interpretativa es propuesta por Stepenberg, quien
vincula a Dostoievski con el existencialismo del siglo XX. Se acerca asi a la
lectura de Camus, quien dice que el autor ruso plantea la cuestién absurda

y que Ivin Karamdzov cae en un quijotismo metafisico.



280 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Pero ;cémo debemos interpretar nosotros la rebelién de Ivin? A
continuacién, propondré una respuesta a esta pregunta desarrollada a partir

de un didlogo con los intérpretes y con el propio Dostoievski.

4. LA REBELION DE IVAN. UNA INTERPRETACION

:Dénde radica el nicleo de la rebelién de Ivan? ;Es acaso Ivdn Karamdzov
una figura similar a Raskdlnikov, quien distingue entre hombres ordinarios
y extraordinarios, y cree que estos ultimos tienen derecho a saltarse las
leyes morales en virtud de su grandeza? ;Se asemeja quizds a Stavroguin
(Los demonios), a quien todo le es indiferente y ejerce una libertad sin
limites ni sentido? ;Es un sucesor de Kirillov (Los demonios) que cree en el
suicidio como afirmacién de la libertad humana absoluta y, por lo tanto,
divina? ;Qué predomina en Ivin Karamdzov? ;El orgullo diabélico o el
autodesprecio? ;El amor por Aliosha o la rabia en contra de Dios? ;El amor
a la humanidad o el afin de justicia?

Lo primero que debemos considerar a la hora de contestar estas preguntas
es el diagnéstico antropolégico de Ivin Karamdzov, de acuerdo con el cual
el hombre ha inventado a Dios y que lo sorprendente no es que Dios exista,
sino que “haya podido meterse en la cabeza de un animal tan fiero y maligno

como el hombre. (Los hermanos 380).

El diagnéstico del segundo hermano Karamdzov no es en rigor novedoso, y
remite a multiples fuentes, entre las cuales se cuentan la doctrina cristiana
del pecado original y la antropologia de Lutero. En esta linea pesimista,
Ivén se reconoce incapaz de entender coémo es posible cumplir el mandato
de amor al préjimo, al punto de que “el amor de Cristo por el hombre es
una especie de milagro imposible en la tierra” (384). Se abre asi un abismo
entre Dios y el hombre. El ser humano entiende solo aquello que puede
ser explicado por medio de la geometria euclidiana y no puede comprender

“lo que no es de este mundo” (381).



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... .28l

En este punto surge la necesidad de analizar la primera interpretacién
de la rebelién de Ivdn, a saber, la idea de que la espiritualidad desarraigada
unida a la sensualidad karamazoviana remite al dmbito de lo satdnico
o demonifaco. Mds alld de las convicciones religiosas que pudiera tener
Dostoievski, es necesario analizar la figura del demonio en cuanto simbolo
del mal y aclarar su sentido en el contexto de la obra.

La figura del demonio aparece en dos pasajes clave de Los hermanos
Karamdzov. En La leyenda del gran inquisidor, situada en la Sevilla del
siglo XV1, el cardenal inquisidor le reprocha a Jests lo inoportuno de su
segunda venida. Jests habia rechazado en nombre de la libertad humana
las tres tentaciones del “espiritu terrible e inteligente, el espiritu de la
autodestruccién y del no ser, el gran espiritu” (408). Nosotros, en cambio,
le dice el cardenal a Cristo, hemos rectificado tu obra basindonos en el
milagro, el misterio y la autoridad, y los hombres quedaron muy contentos

al volver a ser tratados como rebanos. A esto agrega:

sTe oculto, acaso, nuestro secreto? Quizds lo que ti quieres es escucharlo
precisamente de mis labios, pues escucha: nosotros no estamos contigo, sino
con él jeste es nuestro secreto! Hace mucho tiempo que estamos con él y no
contigo, hace ya ocho siglos. Hace exactamente ocho siglos que aceptamos de
él lo que t rechazaste indignado, el dltimo don que te ofrecié al mostrarte
todos los reinos de la tierra: aceptamos de él Roma y la espada del César y nos
declaramos reyes de la tierra, reyes tnicos, aunque no hemos tenido tiempo

aun de llevar hasta su plena realizacién nuestra empresa. (417)

Al aceptar la tercera tentacidn, es decir, al recibir todos los reinos del
mundo a cambio de postrarse ante el demonio y adorarlo (Mt. 4, 1-11), el
inquisidor cae en el mayor pecado posible: intentar ser como Dios y ocupar
su lugar, con la pueril excusa de que la libertad es una carga demasiado
pesada para el hombre comun. “Ser como Dios” significa desconocer toda
finitud y todo limite moral, lo que conduce a una clase de existencia que
pretende estar mds alld del bien y el mal.

Pero ;cémo relacionar esta idea con la rebeldia de Ivin?



282 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Recordemos que ya desde el comienzo del libro se alude a la doctrina
de Ivin Karamdzov segin la cual si Dios no existe, todo estd permitido.
Esta tesis conduce a su vez a la paradoja de Ivdn, que consiste en que su
critica a la creacién lleva al ateismo y el ateismo a la justificacién moral
del parricidio. En otras palabras, Ivin comenzaria criticando a Dios por
permitir la crueldad y terminaria justificando el homicidio del propio padre.
La pregunta que surge a continuacion es si acaso Ivdn aspira a transformarse
en lo que Raskdlnikov llama un hombre extraordinario, es decir, alguien
que, debido a sus grandes cualidades y a su papel destacado en la historia
de la humanidad, no estd sometido a ningtin limite moral.

La respuesta a la pregunta planteada la encontramos en el “coloquio
de Ivan con el diablo” que tiene lugar casi al final del texto, en los dias en
que Dimitri Karamazov estaba siendo juzgado por el asesinato de su padre
e Ivdn ya se encontraba al borde de la locura. En su delirio, el segundo
hermano Karamdzov ve que el diablo se le presenta en la forma de un
gentleman ruso de alrededor de unos cincuenta anos, vestido con un traje
elegante, pero pasado de moda, amable y bien dispuesto, e intenta a toda
costa convencerlo de que es real y no un mero fruto de su imaginacién.
Ivén, por su parte, se resiste con todas sus fuerzas a creer en la existencia de
su interlocutor (1008-1009). El diablo le dice a Ivin que ama a los hombres
y que suefa con encarnarse “en alguna gorda mercader de diez arrobas y
creer todo en lo que ella cree” (1011). Agrega que tiene un corazén bueno
y alegre, pero que estd condenado a negar, ya que “sin critica no habria
mds que ‘hosana”” (1016). Después de un largo coloquio acerca de Dios
y la naturaleza, el demonio afirma ser el inico hombre en el universo que
ama la verdad y el bien y que, a pesar de sus deseos, no puede alabar a Dios
debido al deber de su cargo, ya que sin él no habria mds acontecimientos. Ya
al final de la conversacién, el diablo se anima a expresar sus pensamientos

mids auténticos. Dice que lo que la humanidad necesita es acabar con la
idea de Dios:

Cuando la humanidad rechace a Dios, sin necesidad de antropofagia se

derrumbard por si misma toda la antigua ideologia y, sobre todo, toda la



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 283

antigua moral, todo se renovara. Los seres humanos se unirdn para exprimir
la vida cuanto esta pueda dar, pero solo para alcanzar la felicidad y la alegria
en este mundo. El hombre se encumbrard con un espiritu divino, con un

orgullo tirdnico, y aparecerd el hombre-dios. (1028)

Llegara asi la organizacién definitiva de la humanidad. Para el nuevo
hombre todo estd permitido. Nada le impedird “hacerse hombre-dios”
y “saltarse con alegre corazén todos los obsticulos morales del anterior
hombre-esclavo, si es preciso. {Para Dios, la ley no existe!” (1029).

El pasaje final de este didlogo nos permite contestar varias de las
preguntas planteadas. En primer lugar, debemos recordar que Dostoievski
recurre a una suerte de refutacién performativa en contra de las tesis de
algunos de sus personajes (Frank 541). Un caso preclaro es el de Raskélnikov,
quien se sintié moralmente autorizado a matar a la vieja usurera, pero
luego no fue capaz de superar el sentimiento de culpa. Algo similar ocurre
en el caso de Ivan Karamdzov. Es cierto que la idea de que “todo estd
permitido” puede ser calificada de diabélica y, en este sentido, De Lubacy
Guardini aciertan en sus planteamientos. Sin embargo, cuando Ivin debe
enfrentarse a las consecuencias practicas de su doctrina, se ve obligado a
tomar distancia de ella. Su coloquio imaginario con el diablo da cuenta de
un desgarrador conflicto interior. El diablo aparece en las pdginas finales
de Los hermanos Karamdzov hablando de manera similar al Nietzsche de
El anticristo y de la Genealogia de la moral. En otras palabras, este demonio
imaginario predica el superhombre y la voluntad de poder, pero sin el matiz
perspectivista propio del autor de Zaratustra®. De esta manera, el diablo

De acuerdo con Nietzsche, no conocemos el mundo, pero podemos interpretarlo,
sabiendo que lo que él llama verdad es, en estricto sentido, una interpretacién del
mundo desde la perspectiva de nuestras creencias. Esta posicién corresponde a lo
que Nietzsche llama perspectivismo, que ha sido adecuadamente conceptualizado
por Cox como “el particular horizonte interpretativo de una forma de vida, definido
como un centro evaluativo situado en lugares que van desde el micronivel afectivo al
macronivel de la organizacidn social, cultural y politica (Cox 155). Para Nietzsche no
hay un mundo dado previo a la interpretacién; el mundo es construido por medio
de la interpretacién (cf. Cox 155). La tesis perspectivista, por lo tanto, es epistémica,
ya que responde directamente a la pregunta por aquello que podemos conocer. Se



284 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

lleva la tesis de Ivan hasta sus altimas consecuencias, asimildandola con la
tentacién original propuesta en el Génesis: “seréis como dioses”. Pero ses
este es el espiritu original de “la rebelién de Ivdn? ;Pretende esta rebelién
que el hombre ocupe el lugar de Dios?

Esta pregunta nos lleva de vuelta al didlogo de Ivan con Aliosha, en
el cual el hermano mayor afirma que nadie en el mundo tiene el derecho
a perdonar el sufrimiento inocente, incluso en el caso que dicho perdén
permitiera alcanzar la armonia universal. El precio de esa armonia es
demasiado alto: “

Y si soy un hombre honrado, tengo la obligacién de devolverlo
cuanto antes. Esto es lo que hago. No es que no admita a Dios, Aliosha;
me limito a devolverle respetuosamente el billete [de entrada al cielo]” (Los
hermanos 398).

El andlisis de los pasajes del didlogo entre los dos hermanos nos lleva
a concluir que la rebelién de Ivdn no busca que el hombre ocupe el lugar
de Dios, y que, por lo tanto, no puede ser considerada como satdnica, al
menos en el sentido propio del término. Se hace necesario en este punto
distinguir entre la doctrina de Ivin —si Dios no existe, todo estd permitido—y
la rebelién de Ivan.

Para analizar el problema de la rebelién debemos recordar que Ivdn
Karamdzov no estd dispuesto a dar un salto de fe, es decir, a aceptar un mundo
inentendible desde el punto de vista de la razén humana. El sufrimiento
inocente, paradigma de la injusticia, no puede ser explicado racionalmente.
La unica alternativa serfa pensar a Dios como un gran utilitarista, como

una divinidad cruel dispuesta a tolerar injusticias graves con tal de obtener

trata entonces de una tesis epistémica de primer orden que tiene, sin duda alguna,
consecuencias metodolégicas. El perspectivismo de Nietzsche matiza significamente
las tesis morales del Nietzsche tardio, como, por ejemplo, la que sostiene que “el
mundo es voluntad de poder y nada mds” (Mds alld del bien y el mal pardgrafo 36)
y la distincién entre la moral de los sefiores y la moral de los esclavos establecida en
la primera parte de la Genealogia de la moral. Estas tesis, si bien estdn formuladas en
términos absolutos, son finalmente perspectivas o interpretaciones posibles acerca del
mundo y no verdades metafisicas en sentido fuerte, ya que desde el punto de vista de
Nietzsche las verdades metafisicas, si es que existieran, serfan inalcanzables.



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 285

la armonia universal. Ivin aparece en este didlogo como un rigorista moral
que prefiere la condena eterna antes que tolerar la injusticia en el mundo,
en una posicién que se aleja tanto de la idea de que “si Dios no existe, todo
estd permitido” como de la vana pretensién de ocupar el lugar de Dios.
“Devolver la entrada al cielo” es un acto de honestidad moral e intelectual
y ademds una suerte de inmolacién: Ivin Karamdzov prefiere entregarse
a la nada antes que aceptar un mundo injusto; prefiere el sufrimiento a la
felicidad obtenida a un precio demasiado alto.

En consecuencia, aceptamos solo de manera parcial la primera
interpretacién de la rebelién de Ivdn, que exacerba el aspecto diabdlico de
su pensamiento, ya que si bien es cierto que la doctrina de Ivdn del “todo
estd permitido” lleva légicamente a la destruccién de todo orden moral, no
es correcto decir que con su rebelién Ivan pretenda ocupar el lugar de Dios.

Veamos ahora la segunda linea interpretativa, que apunta a la exacerbacion
nihilista y autodestructiva de la libertad. De acuerdo con Berdiaev, la libertad
humana quiere autoafirmarse, pero al hacerlo se destruye a si misma, ya
que tiende inevitablemente a optar por lo irracional, la libertad andrquica
y el sufrimiento. En esta misma linea, Stellino y Stepenberg destacan el
cardcter paraddjico de la doctrina de Ivén, lo que confirmaria el cardcter
autodestructivo de una libertad sin limites.

Para analizar esta segunda interpretacién es necesario situarse en una
doble perspectiva. Por una parte, desde la visién del propio Ivdn y, por otra,
desde un punto de vista imparcial que permita evaluar de manera objetiva
la interpretacién propuesta.

Desde la perspectiva de Ivin es evidente que al inicio de los acontecimientos
de la novela no tiene conciencia de las consecuencias practicas que tendrdn
sus ideas. Al avanzar en la lectura del texto, nos encontramos con que
Smerdiakov, el hermano no reconocido, le da a entender que asesinard a
Fiodor Karamdzov. Ante esto Ivdn no dice nada y el asesino interpreta este
silencio como una aprobacién ticita del crimen (994). Después de que el
asesinato tiene lugar y Dimitri es detenido y procesado como presunto
autor del crimen, Ivdn siente fuertes remordimientos. Acude varias veces a

hablar con Smerdiakov y lo amenaza con declarar en su contra en el juicio.



286 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

En este contexto, el hermano no reconocido le ofrece el dinero que habia

robado al cometer el parricidio y le dice:

No lo necesito para nada [...] Tenfa primero la idea de que con este dinero
empezaria otra vida en Moscd, o mejor aidn, en el extranjero, este era mi suefio,
sobre todo porque “todo estd permitido”. Fue usted quién me lo ensefd, la
verdad, pues entonces me decfa muchas veces: “Si el Dios infinito no existe,
tampoco existe ninguna virtud, ni falta que hace”. Fue usted, en verdad. Y
asi razoné yo [...] Usted mismo, entonces, a cada paso decfa que todo estd

permitido, y ahora ;por qué estdn tan alarmado? (1001)

A partir de las palabras de Smerdiakov, es claro que hay una
conexidn directa entre la premisa “todo estd permitido” y el asesinato de
Fiodor Karamdzov. Aun cuando esta conexidn es inobjetable, a la hora de
interpretar este pasaje es necesario recurrir a la distincién entre la doctrina
de Ivén (“todo estd permitido”) y la rebelién de Ivan (“ante el sufrimiento
inocente, devuelvo mi entrada al cielo”). El coloquio de Ivan con el diablo
muestra hasta qué punto el Ivdn nihilista, cuya posicién se manifiesta en
los planteamientos del demonio imaginario y en las ideas de Smerdiakov, se
enfrenta con el Ivdn compasivo y moralista. Se trata de un desdoblamiento
que lo llevard a la locura. Con el conflicto interior de Ivdn, Dostoievski
quiere mostrar performativamente las graves consecuencias existenciales que
supone adoptar un racionalismo desarraigado de la vida prictica y de la fe
cristiana. De todo esto se sigue, entonces, que la segunda interpretacion
tampoco puede ser totalmente aceptada, a menos que se distinga entre la
doctrina de Ivdn, que si lleva a la autodestruccién, y la rebelién de Ivén,
que es una forma de ateismo de protesta.

En cuanto a la tercera linea interpretativa, hemos dicho que Stepenberg
considera a Dostoievski y Nietzsche como precursores del existencialismo
del siglo XX. Ambos escritores, dice esta autora, sostienen que no hay
una sola fuente estable del sentido dltimo de la existencia: ellos definen
la crisis como ausencia o muerte de Dios. El existencialismo, a su vez, es

“una teoria filoséfica que enfatiza que el individuo que existe como agente



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... .287

libre y responsable determina su propio desarrollo” (Stepenberg 26). Pero
sen qué sentido entonces es posible establecer un vinculo entre la muerte
de Dios, el existencialismo y la rebelion de Ivin Karamézov?

Si entendemos la muerte de Dios como “el final de la civilizacién
cristiana”, es decir, como “el abandono de la fe en Dios y la ruptura con
la moralidad cristiana” (Gonzdlez Ferndndez 176), ciertamente habria que
afirmar que Ivdn Karamdzov la experimenta fuertemente, ya que en su
didlogo con Aliosha da a entender que, aunque Dios existiera, no se podria
confiar en él. Dios serfa, en caso de existir, un gran utilitarista que acepta
el sufrimiento inocente. Por otra parte, es claro que la ausencia de Dios en
la vida humana conduce al existencialismo, ya que tras la muerte de Dios

cae la metafisica occidental y con ella

un orden racional del universo, socialmente compartido, que estarfa fundado
en la idea de Dios como causa primera. Por eso, la muerte de Dios significa,
segtin Nietzsche, que el horizonte de sentido ha sido borrado, y que la Tierra

ha quedado suelta de su sol. (176)

En este estado de radical anomia y desorientacidn, la existencia humana
queda en absoluta libertad para determinar su modo de ser: la existencia
precede a la esencia (Sartre 134 y ss.)

El vinculo que existe entre Dostoievski y el existencialismo ha sido
visto con mucha claridad por Albert Camus. Las novelas de Dostoievski,
afirma el autor argelino, plantean la cuestién absurda. Para entender esta
idea, es necesario tener en cuenta que, para Camus, el Gnico problema
filoséfico realmente serio es el suicidio. Matarse, sostiene en E/ mito de
Sisifo, es confesar que la vida nos supera o que no la entendemos; es confesar
que no vale la pena. Vivir no es ficil. Seguimos haciendo los gestos de la
existencia principalmente por costumbre. Un mundo que podemos explicar,
aunque sea por malas razones, es un mundo familiar. En cambio, “en un
universo privado de pronto de ilusiones y de luces, el hombre se siente

extranjero” (20).



288 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Suele suceder que los decorados se derrumben. Despertar, tranvia, cuatro
horas de oficina o de fébrica, comida, tranvia, cuatro horas de trabajo, cena,
suefio, y lunes, martes, miércoles, jueves, viernes y sabado al mismo ritmo, es
una ruta fécil de seguir la mayorfa del tiempo. Pero un dia surge el “porqué”
y todo comienza con esa lasitud tenida de asombro. [...] Ese espesor y esa

extrafieza del mundo es lo absurdo. (27-29)

El deseo profundo del espiritu humano con relacién al universo es una
exigencia de familiaridad, un apetito de claridad. El hombre quiere entender
el mundo, marcarlo con su sello. Pero hay un abismo insalvable entre la
certeza de mi existencia y el contenido que intento darle a esa certeza. Ni
toda la ciencia me puede garantizar que el mundo es mio. El mundo es
irracional. También me lo dice la inteligencia. Lo absurdo surge a partir
de la confrontacién entre la irracionalidad del mundo y el profundo deseo
humano de claridad. Una vez reconocido, lo absurdo se transforma en una
pasion, la mds desgarradora de todas.

Camus afirma que Ivdn Karamdzov se consagra a la tarea de juzgar
a Dios en nombre de la justicia: “Si el mal es necesario para la creacién
divina, esta creacion es inaceptable” (E/ hombre 86). Ivén no dice que la
verdad no exista, sino que es inaceptable porque es injusta. La conducta
de Ivan, concluye el autor francés, puede ser explicada a partir de la idea
de la voluntad de poder, ya que

se trata de divinizar a la especie como Nietzsche y de hacerse cargo de su ideal
de superhumanidad a fin de asegurar la salvacién de todos, segiin el deseo de
Ivan Karamdzov. Los Poseidos [los demonios] entran en escena por primera
vez e ilustran uno de los secretos de la época: la identidad de la razén y la
voluntad de dominio. Muerto Dios, hay que cambiar y organizar el mundo
mediante las fuerzas del hombre. (E/ hombre 159)

Pero ;permite acaso la sensacién de absurdo descrita por Camus dar cuenta

de la experiencia de Ivin Karamdzov?



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 289

Al describir el sentimiento del absurdo, Camus estd pensando en
la situacién del obrero del siglo XX, similar a la de Sisifo, quien, por un
castigo de los dioses, debe empujar eternamente una piedra hasta la cima
de una montana, solo para que vuelva a caer una y otra vez. Se trata de
la sensacién de que el mundo ya no tiene sentido y que, por lo tanto, el
hombre que vive en él se siente ajeno, porque experimenta la tensién que
existe entre la irracionalidad del mundo y el deseo humano de claridad.

Hasta este punto, la descripcién del sentimiento del absurdo coincide
plenamente con la experiencia de Ivan Karamézov. Es acertado decir que Ivdn
experimenta a fondo el sinsentido de un mundo en el que el sufrimiento
inocente es permitido e incluso justificado en funcién de un bien mayor,
y que por esta razén se siente un extranjero en la tierra. También es cierto,
como afirma Camus, que el hermano de Aliosha juzga a Dios en nombre
de la justicia. Sin embargo, Camus tampoco distingue entre la doctrina
de Ivén y la rebelion de Ivén, y es por esto que termina atribuyéndole una
identificacién entre razén y voluntad de poder similar a la que propone
el Nietzsche tardio. Si nosotros, en cambio, realizamos esta distincidn,
podemos decir que el Ivin moralista y compasivo, a diferencia del Ivin
nihilista, se niega a aceptar la injusticia del mundo, pero no confunde la
razén humana con la voluntad de poder. La tercera linea interpretativa,
por lo tanto, resulta acertada en la medida en que seamos capaces de
distinguir las dos dimensiones que presenta la compleja personalidad de
Ivin Karamdzov y entender que Ivdn no solo no aspira a la voluntad de
poder, sino que incluso estd dispuesto a renunciar a ella: su rebelién contra
Dios no es violenta, sino testimonial; no consiste en un ataque, sino en la

dolorosa renuncia a su propia felicidad.

5. A MODO DE CONCLUSION

En Los hermanos Karamdzov, Dostoievski nos da a conocer su palabra final

acerca de la condicién humana. El nicleo de esta concepcién radica en



290 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

la libertad de elegir entre el bien y el mal. En el alma humana acontece el
conflicto entre la humilde aceptacién de la verdad de la existencia revelada
en Cristo y la voluntad de poder o dominacién, que surge con mayor
fuerza después de la muerte de Dios, es decir, desde el momento en que la
fe cristiana deja de jugar un rol relevante en la vida de las personas.

En su obra final, el autor ruso quiso retratar la condicién humana
relatando la historia de una sola familia, cuyos miembros se muestran como
hombres intensamente apasionados. Todos ellos participan de la naturaleza
kamarazoviana, caracterizada, entre otros rasgos, por tender a los extremos,
sea la santidad o la mdxima degradacién moral. En el marco de esta obra,
la rebelién de Ivin juega un rol especialmente relevante, ya que en este
personaje vuelca el autor sus mds profundas inquietudes existenciales y sus
angustias mds dolorosas. Tres lineas interpretativas han intentado dar cuenta
del sentido de la rebelidn de Ivan, caracterizadas por tres ideas fuerza: orgullo
satdnico, libertad ilimitada y autodestructiva, existencialismo. Reconociendo
la gran importancia de las lecturas propuestas por autores como Berdiaev,
Camus y Guardini, entre los cldsicos, y Stellino y Stepenberg, entre los
mds contempordneos, hemos propuesto en este trabajo una nueva clave
interpretativa, a saber, la distincién entre la doctrina de Ivan, que conduce
al atefsmo y a la voluntad de poder, y la rebelion de Ivdn, que lleva a la
compasién ante el sufrimiento inocente. Se debe destacar el hecho de que este
conflicto no tiene solucién alguna en el libro. A diferencia de Raskdlnikov y
Sonia (Crimen y castigo), quienes alcanzan la redencién en el frio de Siberia,
y de Dimitri Karamdzov, quien decide asumir el destino que le impone una
injusta condena, para Ivdn no hay redencidn, sino la locura. Se asemeja
asi, en su trdgico final, al desafortunado principe Myshkin, protagonista
de El idiota, cuya incapacidad de decidir entre la caridad cristiana y el
amor humano, representados respectivamente por Nastassia Filippovna y
por Aglaya Yepanchina, lo condena al colapso mental. Y nosotros como
lectores tenemos derecho a preguntarnos por las razones que conducen al
desafortunado final de Ivan Karamdzov. ;Se trata acaso del destino al que

conduce la naturaleza karamazoviana?



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... .o291

Al comienzo de este trabajo, vefamos que el seminarista Rakitin le
reprochaba a Aliosha la extrafia mezcla entre lujuria e inocencia que serfa
propia de los Karamézov (Los hermanos 138-139). La sola presencia de la
naturaleza karamazoviana, sin embargo, no explica el trigico destino de Ivdn.
Dostoievski piensa que lo propio de la condicién humana es la libertad para
optar entre el bien y el mal o, planteado en términos religiosos, para abrazar
a Cristo o rechazarlo (Frank, £/manto 715y ss.). El cardcter Karamazov, por
lo tanto, no representa por si solo una condena. Asi lo muestra el autor ruso
al trazar el destino de los hermanos Dimitri y Aliosha. El final trigico de
Ivdn, en cambio, tiene mds bien una razén ideoldgica: el segundo hermano
Karamdzov es arrastrado por la corriente nihilista.

El nihilismo es “la situacién de desorientacién que aparece una vez
que fallan las referencias tradicionales, o sea, los ideales y los valores que
representaban la respuesta al jpara qué?, y que como tales iluminaban el
actuar del hombre” (Volpi 16). La tesis central de la novela Los demonios
sostiene que el terrorismo es la consecuencia légica del nihilismo; de la
misma manera, la doctrina de Ivdn explica el parricidio de Fiodor Karamdzov
cometido por Smerdiakov, medio hermano y discipulo no reconocido del
hermano ateo de Aliosha. El drama de Ivdn tiene sus raices en un racionalismo
exacerbado que lo lleva a alejarse de Dios y del cristianismo ruso. En el
Diario de un escritor, Dostoievski dice que “el horror radica precisamente
en el hecho de que el crimen mds terrible y vicioso puede ser cometido por
alguien que no es un malvado” (7he Diary of a Writer en Stepenberg 105).
Si este planteamiento se aplica a Kirillov, personaje de Los demonios que
se suicida para mostrar el poder de la voluntad humana, con mayor razén
se refiere al compasivo Ivan Karamdzov, el hombre dispuesto a devolver su
entrada al cielo con tal de evitar el sufrimiento inocente. Por esta razén,
y porque el autor de La leyenda del gran inquisidor queda atrapado en un
conflicto insoluble entre su mente nihilista y su corazén compasivo, es
correcto hablar de la tragedia de Ivin. Por medio de ella, Dostoievski da
cuenta del drama de la existencia humana, cuya respuesta no se encuentra

en el racionalismo, sino en la cruz de Cristo, tal como sostiene Aliosha



292 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

en su respuesta a la desgarradora angustia existencial de su hermano Ivén,
cuya rebeldia esconde al fin y al cabo un anhelo de plenitud que tiene un
cardcter profundamente religioso. La tragedia de Ivdn se explica entonces
mids por la falta de fe en la bondad y misericordia de Dios que por un
malvado afdn de destruccién de la moral cristiana. Sin la fe en la cruz y
en la resurreccién, piensa Dostoievski, la vida humana, en lugar de ser un
camino de plenitud se transforma en una via llena de angustia y de dolor
que termina por llevar al hombre a la mds profunda infelicidad. Mediante
la tragedia de Ivan Karamdzov, el autor ruso muestra de manera profética

el drama existencial al que conduce el nihilismo contemporaneo.



MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS « LA REBELION DE IVAN KARAMAZOV... . 293

BiBLIOGRAFiA

BerDIAEV, NIKOLAL E credo de Dostoyevski. Barcelona: Apolo, 1951.
Camus, ALBERT. El hombre rebelde. Panama: Ediciones Americanas, 2023.
El mito de Sisifo. Madrid: Alianza, 2018.

Cox, CuristorH. Nietzsche. Naturalism and Interpretation. Los Angeles, California:
University of California Press, 1999.

Dosroievski, Flopor. Crimen y castigo. Madrid: Alianza, 2016
El idiota. Madrid: Alianza, 2016

Los demonios. Madrid: Alianza, 2017

Los hermanos Karamazov. Madrid, Alianza: 2017.

The Diary of a Writer, vol. I-11. Traducido y editado por Boris Brasol. Nueva
York: Farrar, Strauss and Giroux, 1973.

FRANK, JosePH. Dostoievski. Los arios milagrosos, 1865-1871 [Biografia, Tomo IV].
Ciudad de México: FCE, 2010;

Dostoievski. El manto del profeta. 1871-1881 [Biografia, Tomo V]. Ciudad de
México: FCE, 2010.

GoNzALEZ FERNANDEZ, ANTONIO. “La muerte del Dios vivo”. La muerte de Dios.
Hacia una filosofia de la cruz. Editado por Miguel Gonzélez Vallejos.
Santiago: RIL, 2019, 171-209.

GONZALEZ VALLEJOS, MIGUEL. Filosofia de la cruz. Santiago: Ediciones UC, 2023.
GuUARDINI, RoMaNo. Ef universo religioso de Dostoyevski. Buenos Aires: Emecé, 1954.

Lusac, HENRI DE. El drama del humanismo ateo. Madrid: Ediciones Encuentro,
1990.

Marias, JULIAN. Historia de la filosofia. Madrid: Biblioteca de la Revista de
Occidente, 1980.

NIETZSCHE, FRIEDERICH. Kritische Studienausgabe. Editado por G. Colli y M.
Montinari. Nietzsce Source, www.nietzscesource.org.

Obras Completas 1-IV. Fragmentos pdstumos. Editado por Diego Sdnchez.
Madrid: Tecnos, 2016.



294 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

SARTRE, JEAN PauL. “El existencialismo es un humanismo”. Doce textos fundamentales
de la ética del siglo XX. Editado por Carlos Gdmez. Madrid: Alianza, 2007,
134-162.

STEPENBERG, MAIA. Against Nibilism. Nietzsche Meets Dostoevsky. Chicago/Londres:
Blake Rose Books, 2019.

STELLINO, PAoLO. Nietzsche and Dostoievski. On the Verge of Nibilism. Berna: Peter
Lang: 2015.

Vourt, Franco. El nibilismo. Traducido por A. Vigo y C. del Rosso. Buenos Aires:
Biblos, 2004.



