
R E V I S T A  D E  H U M A N I D A D E S

Miguel González Vallejos

Pontificia Universidad Católica de Chile 
mgonzalv@uc.cl

ORCID: 0000-0001-8858-583X

Revista de Humanidades n.º 53: 265-294
ISSN 0717-0491, versión impresa
ISSN 2452-445X, versión digital
DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.982>
revistahumanidades.unab.cl

L A  R E B E L I Ó N  D E  I VÁ N  K A R A M Á ZO V
UNA REFLEXIÓN ACERCA DE LA CONDICIÓN HUMANA





	 ·  267

L A REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV.
UNA REFLEXIÓN ACERCA DE L A 

CONDICIÓN HUMANA

THE REBELLION OF IVAN KARAMAZOV.

A REFLECTION ON THE HUMAN CONDITION

Miguel González Vallejos
Pontificia Universidad Católica de Chile

Av. Vicuña Mackenna 4860, Macul, Santiago, Chile

Resumen

En el presente trabajo se aborda el problema de la condición 
humana desde el punto de vista filosófico a partir del capítulo V 
de Los hermanos Karamázov, específicamente desde el parágrafo 
denominado “La rebelión de Iván”, que precede al conocido 
relato acerca de “El gran inquisidor”.
Después de analizar tres líneas interpretativas que se han propuesto 
con relación a este pasaje, se defenderá una interpretación del 
texto basada en la distinción, que hasta ahora no ha sido tenida 
en cuenta de manera suficiente, entre la doctrina de Iván (si 
Dios no existe, todo está permitido) y la rebelión de Iván en 
contra del mundo creado por Dios, que lo lleva a “devolver su 
entrada al cielo”.



268  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Palabras clave: Dostoievski, hermanos Karamázov, rebelión, religión, 
Iván Karamázov.

Abstract

In the present work, the problem of the human condition is 
addressed from a philosophical point of view starting from 
chapter V of The Brothers Karamazov, specifically from the 
paragraph called “Iván’s Rebellion”, which precedes the well-
known story about “The Great inquisitor.” After analyzing three 
lines of interpretation that have been proposed in relation to 
this passage, an interpretation of the text will be defended based 
on the distinction, which until now has not been sufficiently 
taken into account, between the doctrine of Ivan (if God does 
not exist, everything is permitted) and Ivan’s rebellion against 
the world created by God, which leads him to “return his entry 
to heaven.”

Keywords: Dostoevsky, Karamázov Brothers, Rebellion, Religion, 
Iván Karamázov.

Recibido: 27/02/2023	 Aceptado: 03/06/2023

1.	 Introducción

Sin duda, la reflexión acerca de la condición humana ocupa un lugar 
central en la obra de Dostoievski. Esa meditación llega a su punto más alto 
en la novela Los hermanos Karamázov, obra en la que el autor expresa su 
preocupación fundamental: el conflicto entre el racionalismo y la fe cristiana. 
Para Dostoievski, lo propio de la existencia humana radica en la libertad 
para optar entre el bien y el mal. Dios se revela al hombre por medio de 
Cristo y el ser humano puede aceptarlo o darle la espalda. Abrazar a Cristo 
permite vivir la vida con alegría y serenidad, y aceptar con esperanza los 
sufrimientos; rechazarlo, en cambio, es un acto de soberbia que conduce a 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  269

la angustia, al sinsentido y a la locura. Sin la orientación que entrega la fe, 
la razón se desorienta y termina destruyéndose a sí misma. La pérdida de 
la fe en Cristo y en Dios conduce además a la crisis moral que se expresa 
en la descomposición de la familia rusa (Frank, El manto 715 y ss.).

Dostoievski comenzó a escribir Los hermanos Karamázov en abril de 
1878. Sus restantes obras centrales –Crimen y castigo, El idiota, Los demonios– 
ya habían sido publicadas y el autor gozaba de considerable fama y de cierto 
grado de estabilidad económica. Sin embargo, había experimentado fuertes 
sufrimientos, especialmente por la muerte de su hijo Aliosha en mayo de 
1878. En la novela no hay una figura central sino cinco: Fiodor, el padre; 
los hermanos Dimitri, Iván y Aliosha; y Smerdiakov, el hijo no reconocido. 
En la obra se retrata un mundo desgarrado por las pasiones humanas, pero 
al mismo tiempo iluminado por la fe, la esperanza y el amor.

Los problemas existenciales planteados por Iván Karamazov reflejan 
tanto la angustia existencial del autor como su rechazo a “la más grande 
blasfemia y la semilla de la idea de la destrucción de nuestro tiempo en Rusia 
entre los jóvenes desarraigados de la realidad, y junto con la blasfemia y la 
anarquía” (Frank 541). Frente a los socialistas y anarquistas que desprecian 
a la humanidad y solo le ofrecen cadenas y esclavización por medio del pan, 
el autor presenta la figura del Stárets Zósima, un cristiano ideal, pero a la 
vez real. El cristianismo es para Dostoievski “el único refugio de la patria 
rusa contra sus males” (Frank 549).

Nos proponemos abordar el problema de la condición humana en 
esta extensa novela. ¿Qué claves interpretativas son necesarias para realizar 
esta tarea? 

En primer lugar, propondré como primera y principal clave hermenéutica 
la distinción entre la doctrina de Iván –si Dios no existe, todo está permitido– 
y la rebelión de Iván en contra del sufrimiento inocente, que se traduce en 
su decisión de “devolver su entrada al cielo”, si es que dicho sufrimiento 
fuese la condición necesaria para obtener la armonía universal. Sostendré 
que esta distinción, que hasta ahora no ha sido tomada en cuenta de manera 
explícita por los especialistas, es clave a la hora de comprender el desgarro 



270  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

interior de Iván Karamázov que finalmente lo conducirá a la locura y que 
representa, desde el punto de vista del autor, una refutación performativa 
del ateísmo de protesta defendido este personaje.

En segundo lugar, es necesario establecer que la naturaleza karamazoviana, 
término ocupado repetidamente a lo largo de la obra para referirse a la 
tendencia de los miembros de la familia Karamázov a experimentar fuertes 
pasiones, es para Dostoievski una metáfora de la condición humana.

En el segundo libro de la obra se relata una reunión en la que 
intervienen el padre y los tres hermanos, quienes con la mediación del Starets 
Zósima, maestro espiritual del hermano menor, Aliosha, intentan resolver 
un complejo problema patrimonial que enfrentaba al hermano mayor, 
Dimitri, contra su padre, Fiodor; quienes mantenían además un conflicto 
a nivel sentimental, ya que ambos amaban a la misma mujer, Grúshenka. 
En ese contexto, el astuto, envidioso y malintencionado seminarista Rakitin 
increpa al novicio Aliosha Karamázov en los términos siguientes:

Eres una mosca muerta, Aliosha; un santo, sí, pero una mosca muerta, y el diablo 
sabe en qué no habrás pensado ya, ¡el diablo sabe que es lo que ya conoces! 
Eres virgen y has llegado a tales profundidades… Hace tiempo que te observo. 
Tú también eres un Karamázov, un Karamázov de la cabeza a los pies, y es que 
alguna cosa significa la raza y la selección. Por el padre eres un lujurioso; por 
la madre un inocentón. (Dostoievski, Los hermanos Karamazov 138)

Y en relación a Iván, agrega,

Si hasta tú eres un lujurioso, ¿qué no será tu hermano Iván, hijo de la misma 
madre? También él es un Karamázov. Toda vuestra cuestión karamazoviana 
radica en esto: ¡sois unos lujuriosos, unos aprovechados y unos inocentones! 
Tu hermano Iván, ateo, publica ahora articulitos de teología, pero de pronto 
en broma y con algún estúpido cálculo que desconocemos, y ese mismo 
hermano, Iván, reconoce que esto es una bajeza. Además, está procurando 
hacerse con la novia del hermano Mitia y, según parece, lo conseguirá. Y de 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  271

qué modo: con el consentimiento del propio Mítenka, porque este le cede la 
novia para librarse de ella y liarse lo antes posible con Grúshenka. (138-139)1

A partir de estos pasajes podemos comprender que con las referencias 
a la naturaleza karamazoviana o al carácter Karamázov se alude no solo a 
un temperamento particularmente apasionado y violento, sino también a 
un tipo de persona que en términos morales tiende a los extremos: santo o 
demonio, creyente profundo o ateo furioso, hombre serio o bufón. Estos 
rasgos son particularmente notorios en Fiodor y en su hijo mayor, Dimitri. 
Lo que Rakitin pretende, por envidia, es poner en evidencia que los rasgos 
karamazovianos también están presentes en el atormentado Iván y en el 
bondadoso Aliosha, algo que el relato parece confirmar en alguna medida.

Particularmente importante en relación con este punto resulta el 
diálogo en la taberna que sostienen estos dos hermanos acerca de ‘los 
temas eternos’ en el que tiene lugar la denominada ‘rebelión de Iván’. Esta 
conversación, que culmina con el relato de La leyenda del gran inquisidor, da 
cuenta de las ideas centrales de Dostoievski acerca de la condición humana. 
A continuación, analizaremos con detalle este pasaje.

2.	 Fundamentos textuales de la rebelión de Iván

Al enviar a imprenta el capítulo V de la obra, que el mismo autor considera 
el punto culminante de la novela, Dostoievski dice que quiere presentar 

el retrato de la más grande blasfemia y la semilla de la idea de la destrucción 
de nuestro tiempo en Rusia entre los jóvenes desarraigados de la realidad, y 
junto con la blasfemia y la anarquía, su refutación, que ahora estoy preparando 

1	 Acerca de carácter de Dimitri y en general de los Karamázov, cf. 137ss, 585ss; 
701ss; 808-809; 829.; sobre la cuestión karamazoviana, cf. 138ss; 182ss; 202ss, 259; 
283ss.;359; 426ss; 1101. Acerca de Fiodor Karamázov, “el viejo bufón”, cf. 72ss., 128ss, 
148; acerca de Iván y su posición moral y religiosa, cf. 121; 141; 224-226; 938-948; 
1004ss: acerca de Aliosha y de la misión que le encomienda el Stárets Zósima, cf. 
133; 527ss; 547.



272  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

en las últimas palabras del moribundo anciano Zósima, uno de los personajes 
de la novela. (Frank 541)

Las convicciones de Iván son la síntesis del anarquismo ruso. A partir 
del sinsentido del sufrimiento de los niños, Iván concluye que toda realidad 
histórica es absurda. La razón no puede hacer frente a la insensatez de los 
sufrimientos; la respuesta del padre Zósima es un salto de fe en la bondad 
y misericordia de Dios (542). Dostoievski considera que el argumento de 
su novela, incluidas las escenas de crueldad extrema relatadas por Iván, es 
completamente realista.

Para la escritura de este capítulo, el autor ruso se inspiró en la historia 
de Job (Frank 543). El punto central que quiere abordar es “la blasfemia y 
la refutación de la blasfemia” (544). La refutación es indirecta, por medio 
de la dramatización de sus consecuencias en el destino de sus personajes. 
Dostoievski, junto con Nietzsche, es “el culminador de la tradición romántica 
de protesta contra Dios en nombre de una humanidad doliente” (754). 
Iván distingue entre la comprensión euclidiana (terrenal) del mundo y la 
no euclidiana (sobrenatural). La primera es incapaz de comprender todos 
los horrores asociados a la historia humana. Solo a partir de una visión 
sobrenatural sería posible creer que algún día se alcanzará la armonía universal 
de acuerdo con el querer de Dios. El capítulo “Rebelión”, en el que Iván 
expone sus ideas, es un ataque a Dios y al mundo creado “tan poderoso 
que muchos críticos han dudado de que el libro en conjunto haya logrado 
superar su impacto subversivo y perturbador” (759).

Veamos a continuación algunos pasajes centrales del texto. 
Al comienzo del diálogo Iván se refiere a su “sed de vivir”, que es, 

como hemos visto, un rasgo propio de los Karamázov. En este contexto, 
Iván afirma:

Muchas veces me he preguntado si existe en el mundo una desesperación capaz 
de vencer en mí esta sed de vivir, furibunda, y, quizás, indecorosa […] A este 
afán de vivir, algunos moralistas, mentecatos y tísicos, sobre todo poetas, lo 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  273

califican a menudo de vil. Este rasgo, esta sed de vivir, a pesar de todo, es un 
rasgo karamazoviano, y también se da en ti, no hay duda; pero ¿por qué ha 
de ser vil? Es todavía enorme la fuerza centrípeta de nuestro planeta, Aliosha. 
Hay ansias de vivir, y yo vivo, aun a despecho de la lógica. (373)

Más adelante agrega:

En efecto, el hombre ha inventado a Dios. Lo extraño, lo sorprendente no 
es que Dios exista en verdad; lo asombroso es que semejante idea (la idea de 
que Dios es necesario) haya podido meterse en la cabeza de un animal tan 
fiero y maligno como el hombre; hasta tal punto es sabia y hasta tal punto 
hace honor al hombre. (380)

Iván argumenta a continuación que, si Dios existe y ha creado la 
tierra, y si la ha creado de acuerdo con la geometría euclidiana y ha creado 
al hombre con la sola noción de tres dimensiones espaciales, entonces el 
hombre no es capaz de comprender “lo que no es de este mundo” (381). 
El hermano de Aliosha declara aceptar la sabiduría divina y sus fines, así 
como el orden, el sentido de la vida y la armonía eterna. Sin embargo, no 
admite “el mundo creado por Dios”, aun cuando todos los sufrimientos 
humanos fuesen superados y reinase la armonía universal.

A continuación, Iván afirma no ser capaz de entender cómo es 
posible amar al prójimo y dice que “el amor de Cristo por el hombre es 
una especie de milagro imposible en la tierra” (384). Se detiene enseguida 
en el sufrimiento, y específicamente en el sufrimiento de los niños. A los 
niños, señala, se les puede amar incluso si son sucios o feos; los adultos, 
en cambio, “han comido la manzana y han entrado en conocimiento del 
bien y el mal y se han hecho ‘semejantes a Dios’ […] Los niños, en cambio, 
no son culpables de nada” (385). Después de esto, Iván relata una serie de 
episodios, recogidos de diversos periódicos, en los que se muestran enormes 
crueldades cometidas contra los niños. Por ejemplo, los turcos destrozando 
a los niños delante de sus madres. Estos episodios llevan a Iván a pensar que 



274  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

“si el diablo no existe y, por tanto, ha sido creado por el hombre, éste lo ha 
creado a su imagen y semejanza” (387). Más adelante en su relato, agrega, 
a propósito de los padres que disfrutan torturando a sus hijos:

En todo hombre […] anida una fiera, una fiera que por nada monta en cólera; 
una fiera que se exalta voluptuosamente al oír los gritos de la víctima torturada, 
una fiera violenta, soltada de la cadena, una fiera con dolencias contraídas en 
el libertinaje, con la gota, los riñones enfermos, etcétera. (392)

Después de una gráfica descripción de las torturas a las que es sometida 
una niña de cinco años por sus propios padres y del asesinato de un niño que 
fue perseguido y destrozado por perros de caza por órdenes de un general 
retirado, Iván reitera la idea de que la solidaridad de los hombres en el 
pecado no puede ser aplicada a los niños. Aun cuando el resultado final de 
la marcha del mundo fuese la armonía universal y el abrazo de la víctima y el 
verdugo, perdonar el sufrimiento inocente sería inaceptable. Este problema 
da lugar al planteamiento final de Iván, que él mismo formula diciendo:

Si los sufrimientos de los niños han ido a completar la suma de sufrimientos 
necesaria para comprar la verdad, yo afirmo de antemano que la verdad entera 
que la vida no vale semejante precio. ¡No quiero, en fin, que la madre abrace 
al verdugo que le ha hecho despedazar el hijo a los perros! ¡Que no se atreva a 
perdonarle! Si quiere, que perdone al torturador su infinito dolor de madre; pero 
no tiene ningún derecho a perdonar los sufrimientos de su hijo despedazado, 
¡y que no se atreva a perdonar al verdugo, aunque la propia criatura se los 
perdonara! Si es así, si las víctimas no se han de atrever a perdonar, ¿dónde 
está la armonía? ¿Hay en todo el mundo un ser que pueda y tenga derecho 
a perdonar? No quiero la armonía, no la quiero por amor a la humanidad. 
Prefiero quedarme con los sufrimientos sin castigar. Mejor es que me quede 
con mi dolor sin vengar y con mi indignación pendiente, aunque no tenga 
razón. Muy alto han puesto el precio a la armonía, no es para nuestro bolsillo 
pagar tanto por la entrada. Y si soy un hombre honrado, tengo la obligación 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  275

de devolverlo cuanto antes. Esto es lo que hago. No es que no admita a Dios, 
Aliosha; me limito a devolverle respetuosamente el billete. (398)

En este pasaje encontramos el núcleo fundamental de la rebelión de 
Iván. Aliosha responderá que sí hay alguien que tiene derecho a perdonar: 
Cristo, el inocente que ha derramado su sangre por todos. Esta respuesta 
dará lugar a La leyenda del gran inquisidor. Pero ahora se hace necesario 
analizar en detalle la argumentación de Iván.

3.	 La rebelión de Iván. Un análisis a partir de la 
literatura especializada

En El drama del humanismo ateo, De Lubac rescata la dimensión metafísica 
de Dostoievski, un autor que dice de sí mismo: “Se me llama psicólogo; 
pero esto no es verdad: soy un realista en el más alto sentido de la palabra; 
es decir, yo enseño las profundidades del alma humana” (Dostoievski en 
De Lubac 195). Lo que atormenta a los personajes del autor ruso, dice el 
comentarista, no es la enfermedad o el temor del mañana, sino Dios. Esta 
inquietud por los temas eternos manifiesta las preocupaciones existenciales 
más profundas del autor: “Dios me ha atormentado toda la vida”, dice 
Kirillov en Los demonios. De Lubac sugiere que, para Dostoievski, la razón 
humana no tiene respuesta para el problema del sufrimiento inocente y 
que detrás de personajes como Raskólnikov, Kirillov y Stavroguin se oculta 
“el orgullo demoníaco que no soporta que haya Dios, la aspiración a la 
gratuidad de la conducta, la idea de que el hombre sería más poderoso el 
día que se liberase por completo del espectro divino” (De Lubac 209). A 
Dostoievski, agrega,

le mordió la tentación nietzscheana. Emprendió una apología de Satán. Ha 
investigado si el mal no sería un forjador del bien, su furriel indispensable y 
si no se encontraba justificado. Se ha preguntado si estas nociones de bien 



276  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

y mal no serían unos débiles prejuicios. Ha imaginado el ser que se elevaría 
por encima de ellas y no ha dudado en revestirlo de poder y de belleza […] 
De este paso por la inmoralidad, la moral de Dostoievski ha adquirido un 
acento de libertad muy fuerte que no permite confundirla con ningún resto de 
prejuicio [… Él] ha experimentado igualmente el abatimiento del sufrimiento 
universal y la fascinación del mal. Su mirada no se ha detenido solamente en 
los horrores del hombre sin Dios, sino que también ha medido su grandeza. 
(De Lubac 209-210).

La interpretación de Guardini, con matices, es similar a la de De 
Lubac. El autor alemán señala en El universo religioso de Dostoievski (1958) 
que la espiritualidad desarraigada unida a la sensualidad kamarozoviana es 
algo vil y constituye “la esfera de lo satánico” (142). Se daría en el personaje 
de Iván un enfermizo goce en el dolor, una asociación entre el mal y lo 
morboso. Lo propio de Iván sería el desgarramiento de sus impulsos, el 
conflicto entre su soberbia y su sentimiento de inferioridad. Iván experimenta 
la existencia del mal en el mundo, pero se niega a aceptar la salvación que 
viene de Dios. Su posición no sería de rebeldía sino de ataque a Dios, en 
quien proyectaría el desgarramiento de su propia existencia. La posición de 
Iván, resume Guardini, consiste en que, a pesar de creer en Dios,

quiere arrebatar a este la prerrogativa de su divinidad, en que por el vigor de 
su ser puede dictar leyes morales, el que él mismo sea moralmente el señor 
porque el bien no es algo que esté por encima de Dios, sino que este mismo es 
el bien. Mas, esta rebeldía de Iván no va tan lejos que exija la anulación de la 
diferencia que existe entre el bien y el mal; pero arrógase él el derecho, como 
individuo único y de excepción, de situarse por encima de esta diferencia, válida 
empero para la mayoría, y de realizar con buen derecho y legítimamente, el 
mal, es decir, permitir que otro lo realice. (Guardini 148)

Berdiaev, por su parte, señala que, de acuerdo con Dostoievski, en 
el hombre moderno se da una atracción irresistible por lo irracional, la 
libertad anárquica y el sufrimiento. Esta tendencia traza un camino que 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  277

será recorrido por Raskólnikov, Stavroguin, el hombre del subterráneo e 
Iván Karamázov. Todos quieren demostrar por medio de su arbitrio que 
son hombres y no meras teclas de piano. El problema radica, sin embargo, 
en que la libertad usada de manera arbitraria se destruye a sí misma. En 
este sentido, Berdiaev afirma que

lo que Dostoievski y Nietzsche comprendieron es que el hombre goza de 
una terrible libertad y que esta libertad le resulta trágica y significa un peso y 
sufrimiento para él. Vieron como el camino del hombre se escindía en dos. Y 
mientras que uno llevaba al Dios-hombre, es decir, a Cristo, el otro llevaba a 
la deificación del hombre, es decir, al Superhombre. (Berdiaev 48)

En la literatura más reciente acerca de Dostoievski y su vínculo con 
Nietzsche, en cambio, se destaca el uso de los conceptos de nihilismo y 
de existencialismo como claves interpretativas. En relación con el primer 
concepto, Stellino destaca el carácter paradójico del pensamiento de 
Iván Karamázov, ya que, por una parte, rechaza la divinidad por razones 
morales y, por otra, al sostener que si no hay inmortalidad del alma todo 
está permitido, acaba justificando la misma inmoralidad de la que había 
acusado a Dios (Stellino 158-63).

Stepenberg, por su parte, afirma que Nietzsche y Dostoievski son 
precursores del existencialismo del siglo XX. Ambos autores sostendrían 
que no hay una sola fuente estable del sentido último de la existencia: ellos 
definen la crisis como ausencia o muerte de Dios.

De acuerdo con Marías, el término existencialismo es bastante equívoco, 
ya que en principio abarca autores que tienen grandes diferencias entre sí, 
como Jaspers, Marcel o Sartre, entre otros. Este autor propone distinguir 
entre la filosofía existencial de Heidegger, la filosofía de la existencia de 
Marcel y de Jaspers, y el existencialismo de Sartre. En este contexto, es 
correcto decir que las ideas de Dostoievski son existencialistas en la medida 
en que el tema central que recorre su obra es el sentido de la existencia 
humana, que implica, a su vez, la pregunta por la existencia de Dios y por 
el sufrimiento humano. Los grandes personajes de Dostoievski son, en 



278  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

este sentido, existencialistas porque encarnan las diversas ideas acerca del 
sentido de la vida humana; de ahí la distinción que el autor establece entre 
personajes nihilistas, como Raskólnikov (Crimen y castigo) e Iván Karamázov 
(Los hermanos Karamázov), y personajes cristianos como el príncipe Myshkin 
(El idiota) y Aliosha Karamázov (Los hermanos Karamázov) (Marías 423-
429; Frank 541 y ss.).

Sin contradecir los planteamientos de Marías, Stepenberg define el 
existencialismo como “una teoría filosófica que enfatiza que la existencia del 
individuo como agente libre y responsable determina su propio desarrollo” 
(26). Esta teoría, agrega, tiene tanto una dimensión fenomenológica –la 
experiencia del ser humano individual es primordial–, como una dimensión 
ética –la verdad es el valor fundamental y la autenticidad, la primera virtud–. 
Para el existencialismo la frase “si Dios no existe, todo está permitido” es 
el punto de partida.

El vínculo que Stepenberg establece entre Dostoievski y el existencialismo 
nos remite a la filosofía de Albert Camus. 

En El mito de Sísifo y en El hombre rebelde el autor argelino analiza la 
figura de Iván Karamázov. En El mito de Sísifo afirma que todos los personajes 
de Dostoievski se preguntan acerca del sentido de la vida y que el autor ruso 
no admite soluciones intermedias: la existencia sería engañosa o eterna. Esta 
disyuntiva conduce al problema, planteado en Los demonios, del “suicido 
superior”: el ingeniero Kirillov siente que es necesario que Dios exista, pero 
sabe que no existe ni puede existir. Esto le parece una razón suficiente para 
matarse: “si Dios no existe, yo soy dios” (El mito de Sísifo 135). El atributo 
de esta nueva divinidad es la independencia, ya que “convertirse en dios 
es solamente ser libre en esta tierra, no servir a un ser inmortal” (137); el 
suicidio sería la demostración pedagógica de esta nueva libertad.

La libertad inaugurada por Kirilov, afirma Camus, es una verdad 
absurda que será retomada después por Iván Karamázov. Las novelas de 
Dostoievski plantean la cuestión absurda, pues “instauran la lógica hasta 
la muerte, la exaltación, la libertad ‘terrible’, la gloria de los zares vuelta 
humana. Todo está bien, todo está permitido y nada es detestable: son juicios 
absurdos” (139). Iván se consagra a la tarea de juzgar a Dios en nombre de 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  279

la justicia: “Si el mal es necesario para la creación divina, esta creación es 
inaceptable” (El hombre rebelde 86). Iván no dice que la verdad no exista, 
sino que es inaceptable porque es injusta. “Iván, solitario, y por lo tanto 
moralista, se contentará con una suerte de quijotismo metafísico” (88); 
así también, encarna el rechazo a salvarse solo, poniéndose del lado de los 
condenados. Tal como Stellino, Camus denuncia la paradoja en la que cae 
Iván, quien por negar a Dios termina afirmando que “todo está permitido” 
y valida así el homicidio: si todo está permitido, entonces puede matar a 
su padre o al menos tolerar que Smerdiakov lo mate. Pero lejos de aceptar 
este asesinato con la indiferencia de los dioses o el fanatismo de los grandes 
inquisidores, para quienes la moral se revela como el último rostro de Dios 
que hay que destruir para construir la realeza y la divinidad humana, Iván 
cae en la locura (El hombre 90-95).

Hemos visto hasta ahora las diversas interpretaciones que los autores le 
han dado a la rebelión de Iván. Encontramos una primera línea interpretativa 
en el pensamiento de De Lubac y de Guardini. Ambos autores coinciden 
en atribuir un rol fundamental a lo satánico, lo cual se expresaría en el 
orgullo demoníaco de Kirillov y Stavroguin, en la pretensión de ir más 
allá del bien y el mal, que De Lubac considera una “apología de Satán” y 
en la espiritualidad desarraigada unida a la sensualidad karamazoviana que 
constituye “la esfera de lo satánico” (Guardini).

La segunda línea interpretativa, que no es necesariamente contradictoria 
con la primera, apunta a la exacerbación nihilista y autodestructiva de la 
libertad. Esta interpretación, que encontramos entre otros en Berdiaev, 
también asume la idea de la muerte de Dios y la necesidad consiguiente 
de elevar al ser humano al rango divino, pero acentúa en mayor grado la 
atracción irresistible que siente el hombre por lo irracional, la libertad 
anárquica y el sufrimiento. La libertad humana quiere autoafirmarse, pero 
al hacerlo, se destruye a sí misma.

La tercera línea interpretativa es propuesta por Stepenberg, quien 
vincula a Dostoievski con el existencialismo del siglo XX. Se acerca así a la 
lectura de Camus, quien dice que el autor ruso plantea la cuestión absurda 
y que Iván Karamázov cae en un quijotismo metafísico.



280  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Pero ¿cómo debemos interpretar nosotros la rebelión de Iván? A 
continuación, propondré una respuesta a esta pregunta desarrollada a partir 
de un diálogo con los intérpretes y con el propio Dostoievski.

4.	 La rebelión de Iván. Una interpretación	

¿Dónde radica el núcleo de la rebelión de Iván? ¿Es acaso Iván Karamázov 
una figura similar a Raskólnikov, quien distingue entre hombres ordinarios 
y extraordinarios, y cree que estos últimos tienen derecho a saltarse las 
leyes morales en virtud de su grandeza? ¿Se asemeja quizás a Stavroguin 
(Los demonios), a quien todo le es indiferente y ejerce una libertad sin 
límites ni sentido? ¿Es un sucesor de Kirillov (Los demonios) que cree en el 
suicidio como afirmación de la libertad humana absoluta y, por lo tanto, 
divina? ¿Qué predomina en Iván Karamázov? ¿El orgullo diabólico o el 
autodesprecio? ¿El amor por Aliosha o la rabia en contra de Dios? ¿El amor 
a la humanidad o el afán de justicia?

Lo primero que debemos considerar a la hora de contestar estas preguntas 
es el diagnóstico antropológico de Iván Karamázov, de acuerdo con el cual 
el hombre ha inventado a Dios y que lo sorprendente no es que Dios exista, 
sino que “haya podido meterse en la cabeza de un animal tan fiero y maligno 
como el hombre. (Los hermanos 380).

El diagnóstico del segundo hermano Karamázov no es en rigor novedoso, y 
remite a múltiples fuentes, entre las cuales se cuentan la doctrina cristiana 
del pecado original y la antropología de Lutero. En esta línea pesimista, 
Iván se reconoce incapaz de entender cómo es posible cumplir el mandato 
de amor al prójimo, al punto de que “el amor de Cristo por el hombre es 
una especie de milagro imposible en la tierra” (384). Se abre así un abismo 
entre Dios y el hombre. El ser humano entiende solo aquello que puede 
ser explicado por medio de la geometría euclidiana y no puede comprender 
“lo que no es de este mundo” (381).



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  281

En este punto surge la necesidad de analizar la primera interpretación 
de la rebelión de Iván, a saber, la idea de que la espiritualidad desarraigada 
unida a la sensualidad karamazoviana remite al ámbito de lo satánico 
o demoníaco. Más allá de las convicciones religiosas que pudiera tener 
Dostoievski, es necesario analizar la figura del demonio en cuanto símbolo 
del mal y aclarar su sentido en el contexto de la obra.

La figura del demonio aparece en dos pasajes clave de Los hermanos 
Karamázov. En La leyenda del gran inquisidor, situada en la Sevilla del 
siglo XVI, el cardenal inquisidor le reprocha a Jesús lo inoportuno de su 
segunda venida. Jesús había rechazado en nombre de la libertad humana 
las tres tentaciones del “espíritu terrible e inteligente, el espíritu de la 
autodestrucción y del no ser, el gran espíritu” (408). Nosotros, en cambio, 
le dice el cardenal a Cristo, hemos rectificado tu obra basándonos en el 
milagro, el misterio y la autoridad, y los hombres quedaron muy contentos 
al volver a ser tratados como rebaños. A esto agrega:

¿Te oculto, acaso, nuestro secreto? Quizás lo que tú quieres es escucharlo 
precisamente de mis labios, pues escucha: nosotros no estamos contigo, sino 
con él ¡este es nuestro secreto! Hace mucho tiempo que estamos con él y no 
contigo, hace ya ocho siglos. Hace exactamente ocho siglos que aceptamos de 
él lo que tú rechazaste indignado, el último don que te ofreció al mostrarte 
todos los reinos de la tierra: aceptamos de él Roma y la espada del César y nos 
declaramos reyes de la tierra, reyes únicos, aunque no hemos tenido tiempo 
aún de llevar hasta su plena realización nuestra empresa. (417)

Al aceptar la tercera tentación, es decir, al recibir todos los reinos del 
mundo a cambio de postrarse ante el demonio y adorarlo (Mt. 4, 1-11), el 
inquisidor cae en el mayor pecado posible: intentar ser como Dios y ocupar 
su lugar, con la pueril excusa de que la libertad es una carga demasiado 
pesada para el hombre común. “Ser como Dios” significa desconocer toda 
finitud y todo límite moral, lo que conduce a una clase de existencia que 
pretende estar más allá del bien y el mal.

Pero ¿cómo relacionar esta idea con la rebeldía de Iván? 



282  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Recordemos que ya desde el comienzo del libro se alude a la doctrina 
de Iván Karamázov según la cual si Dios no existe, todo está permitido. 
Esta tesis conduce a su vez a la paradoja de Iván, que consiste en que su 
crítica a la creación lleva al ateísmo y el ateísmo a la justificación moral 
del parricidio. En otras palabras, Iván comenzaría criticando a Dios por 
permitir la crueldad y terminaría justificando el homicidio del propio padre. 
La pregunta que surge a continuación es si acaso Iván aspira a transformarse 
en lo que Raskólnikov llama un hombre extraordinario, es decir, alguien 
que, debido a sus grandes cualidades y a su papel destacado en la historia 
de la humanidad, no está sometido a ningún límite moral.

La respuesta a la pregunta planteada la encontramos en el “coloquio 
de Iván con el diablo” que tiene lugar casi al final del texto, en los días en 
que Dimitri Karamázov estaba siendo juzgado por el asesinato de su padre 
e Iván ya se encontraba al borde de la locura. En su delirio, el segundo 
hermano Karamázov ve que el diablo se le presenta en la forma de un 
gentleman ruso de alrededor de unos cincuenta años, vestido con un traje 
elegante, pero pasado de moda, amable y bien dispuesto, e intenta a toda 
costa convencerlo de que es real y no un mero fruto de su imaginación. 
Iván, por su parte, se resiste con todas sus fuerzas a creer en la existencia de 
su interlocutor (1008-1009). El diablo le dice a Iván que ama a los hombres 
y que sueña con encarnarse “en alguna gorda mercader de diez arrobas y 
creer todo en lo que ella cree” (1011). Agrega que tiene un corazón bueno 
y alegre, pero que está condenado a negar, ya que “sin crítica no habría 
más que ‘hosana’” (1016). Después de un largo coloquio acerca de Dios 
y la naturaleza, el demonio afirma ser el único hombre en el universo que 
ama la verdad y el bien y que, a pesar de sus deseos, no puede alabar a Dios 
debido al deber de su cargo, ya que sin él no habría más acontecimientos. Ya 
al final de la conversación, el diablo se anima a expresar sus pensamientos 
más auténticos. Dice que lo que la humanidad necesita es acabar con la 
idea de Dios:

Cuando la humanidad rechace a Dios, sin necesidad de antropofagia se 
derrumbará por sí misma toda la antigua ideología y, sobre todo, toda la 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  283

antigua moral, todo se renovará. Los seres humanos se unirán para exprimir 
la vida cuanto esta pueda dar, pero solo para alcanzar la felicidad y la alegría 
en este mundo. El hombre se encumbrará con un espíritu divino, con un 
orgullo tiránico, y aparecerá el hombre-dios. (1028)

Llegará así la organización definitiva de la humanidad. Para el nuevo 
hombre todo está permitido. Nada le impedirá “hacerse hombre-dios” 
y “saltarse con alegre corazón todos los obstáculos morales del anterior 
hombre-esclavo, si es preciso. ¡Para Dios, la ley no existe!” (1029).

El pasaje final de este diálogo nos permite contestar varias de las 
preguntas planteadas. En primer lugar, debemos recordar que Dostoievski 
recurre a una suerte de refutación performativa en contra de las tesis de 
algunos de sus personajes (Frank 541). Un caso preclaro es el de Raskólnikov, 
quien se sintió moralmente autorizado a matar a la vieja usurera, pero 
luego no fue capaz de superar el sentimiento de culpa. Algo similar ocurre 
en el caso de Iván Karamázov. Es cierto que la idea de que “todo está 
permitido” puede ser calificada de diabólica y, en este sentido, De Lubac y 
Guardini aciertan en sus planteamientos. Sin embargo, cuando Iván debe 
enfrentarse a las consecuencias prácticas de su doctrina, se ve obligado a 
tomar distancia de ella. Su coloquio imaginario con el diablo da cuenta de 
un desgarrador conflicto interior. El diablo aparece en las páginas finales 
de Los hermanos Karamázov hablando de manera similar al Nietzsche de 
El anticristo y de la Genealogía de la moral. En otras palabras, este demonio 
imaginario predica el superhombre y la voluntad de poder, pero sin el matiz 
perspectivista propio del autor de Zaratustra2. De esta manera, el diablo 

2	 De acuerdo con Nietzsche, no conocemos el mundo, pero podemos interpretarlo, 
sabiendo que lo que él llama verdad es, en estricto sentido, una interpretación del 
mundo desde la perspectiva de nuestras creencias. Esta posición corresponde a lo 
que Nietzsche llama perspectivismo, que ha sido adecuadamente conceptualizado 
por Cox como “el particular horizonte interpretativo de una forma de vida, definido 
como un centro evaluativo situado en lugares que van desde el micronivel afectivo al 
macronivel de la organización social, cultural y política (Cox 155). Para Nietzsche no 
hay un mundo dado previo a la interpretación; el mundo es construido por medio 
de la interpretación (cf. Cox 155). La tesis perspectivista, por lo tanto, es epistémica, 
ya que responde directamente a la pregunta por aquello que podemos conocer. Se 



284  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

lleva la tesis de Iván hasta sus últimas consecuencias, asimilándola con la 
tentación original propuesta en el Génesis: “seréis como dioses”. Pero ¿es 
este es el espíritu original de “la rebelión de Iván? ¿Pretende esta rebelión 
que el hombre ocupe el lugar de Dios?

Esta pregunta nos lleva de vuelta al diálogo de Iván con Aliosha, en 
el cual el hermano mayor afirma que nadie en el mundo tiene el derecho 
a perdonar el sufrimiento inocente, incluso en el caso que dicho perdón 
permitiera alcanzar la armonía universal. El precio de esa armonía es 
demasiado alto: “

Y si soy un hombre honrado, tengo la obligación de devolverlo 
cuanto antes. Esto es lo que hago. No es que no admita a Dios, Aliosha; 
me limito a devolverle respetuosamente el billete [de entrada al cielo]” (Los 
hermanos 398).

El análisis de los pasajes del diálogo entre los dos hermanos nos lleva 
a concluir que la rebelión de Iván no busca que el hombre ocupe el lugar 
de Dios, y que, por lo tanto, no puede ser considerada como satánica, al 
menos en el sentido propio del término. Se hace necesario en este punto 
distinguir entre la doctrina de Iván –si Dios no existe, todo está permitido– y 
la rebelión de Iván.

Para analizar el problema de la rebelión debemos recordar que Iván 
Karamázov no está dispuesto a dar un salto de fe, es decir, a aceptar un mundo 
inentendible desde el punto de vista de la razón humana. El sufrimiento 
inocente, paradigma de la injusticia, no puede ser explicado racionalmente. 
La única alternativa sería pensar a Dios como un gran utilitarista, como 
una divinidad cruel dispuesta a tolerar injusticias graves con tal de obtener 

trata entonces de una tesis epistémica de primer orden que tiene, sin duda alguna, 
consecuencias metodológicas. El perspectivismo de Nietzsche matiza significamente 
las tesis morales del Nietzsche tardío, como, por ejemplo, la que sostiene que “el 
mundo es voluntad de poder y nada más” (Más allá del bien y el mal parágrafo 36) 
y la distinción entre la moral de los señores y la moral de los esclavos establecida en 
la primera parte de la Genealogía de la moral. Estas tesis, si bien están formuladas en 
términos absolutos, son finalmente perspectivas o interpretaciones posibles acerca del 
mundo y no verdades metafísicas en sentido fuerte, ya que desde el punto de vista de 
Nietzsche las verdades metafísicas, si es que existieran, serían inalcanzables.



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  285

la armonía universal. Iván aparece en este diálogo como un rigorista moral 
que prefiere la condena eterna antes que tolerar la injusticia en el mundo, 
en una posición que se aleja tanto de la idea de que “si Dios no existe, todo 
está permitido” como de la vana pretensión de ocupar el lugar de Dios. 
“Devolver la entrada al cielo” es un acto de honestidad moral e intelectual 
y además una suerte de inmolación: Iván Karamázov prefiere entregarse 
a la nada antes que aceptar un mundo injusto; prefiere el sufrimiento a la 
felicidad obtenida a un precio demasiado alto.

En consecuencia, aceptamos solo de manera parcial la primera 
interpretación de la rebelión de Iván, que exacerba el aspecto diabólico de 
su pensamiento, ya que si bien es cierto que la doctrina de Iván del “todo 
está permitido” lleva lógicamente a la destrucción de todo orden moral, no 
es correcto decir que con su rebelión Iván pretenda ocupar el lugar de Dios.

Veamos ahora la segunda línea interpretativa, que apunta a la exacerbación 
nihilista y autodestructiva de la libertad. De acuerdo con Berdiaev, la libertad 
humana quiere autoafirmarse, pero al hacerlo se destruye a sí misma, ya 
que tiende inevitablemente a optar por lo irracional, la libertad anárquica 
y el sufrimiento. En esta misma línea, Stellino y Stepenberg destacan el 
carácter paradójico de la doctrina de Iván, lo que confirmaría el carácter 
autodestructivo de una libertad sin límites.

Para analizar esta segunda interpretación es necesario situarse en una 
doble perspectiva. Por una parte, desde la visión del propio Iván y, por otra, 
desde un punto de vista imparcial que permita evaluar de manera objetiva 
la interpretación propuesta.

Desde la perspectiva de Iván es evidente que al inicio de los acontecimientos 
de la novela no tiene conciencia de las consecuencias prácticas que tendrán 
sus ideas. Al avanzar en la lectura del texto, nos encontramos con que 
Smerdiakov, el hermano no reconocido, le da a entender que asesinará a 
Fiodor Karamázov. Ante esto Iván no dice nada y el asesino interpreta este 
silencio como una aprobación tácita del crimen (994). Después de que el 
asesinato tiene lugar y Dimitri es detenido y procesado como presunto 
autor del crimen, Iván siente fuertes remordimientos. Acude varias veces a 
hablar con Smerdiakov y lo amenaza con declarar en su contra en el juicio. 



286  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

En este contexto, el hermano no reconocido le ofrece el dinero que había 
robado al cometer el parricidio y le dice:

No lo necesito para nada […] Tenía primero la idea de que con este dinero 
empezaría otra vida en Moscú, o mejor aún, en el extranjero, este era mi sueño, 
sobre todo porque “todo está permitido”. Fue usted quién me lo enseñó, la 
verdad, pues entonces me decía muchas veces: “Si el Dios infinito no existe, 
tampoco existe ninguna virtud, ni falta que hace”. Fue usted, en verdad. Y 
así razoné yo […] Usted mismo, entonces, a cada paso decía que todo está 
permitido, y ahora ¿por qué están tan alarmado? (1001)

A partir de las palabras de Smerdiakov, es claro que hay una 
conexión directa entre la premisa “todo está permitido” y el asesinato de 
Fiodor Karamázov. Aun cuando esta conexión es inobjetable, a la hora de 
interpretar este pasaje es necesario recurrir a la distinción entre la doctrina 
de Iván (“todo está permitido”) y la rebelión de Iván (“ante el sufrimiento 
inocente, devuelvo mi entrada al cielo”). El coloquio de Iván con el diablo 
muestra hasta qué punto el Iván nihilista, cuya posición se manifiesta en 
los planteamientos del demonio imaginario y en las ideas de Smerdiakov, se 
enfrenta con el Iván compasivo y moralista. Se trata de un desdoblamiento 
que lo llevará a la locura. Con el conflicto interior de Iván, Dostoievski 
quiere mostrar performativamente las graves consecuencias existenciales que 
supone adoptar un racionalismo desarraigado de la vida práctica y de la fe 
cristiana. De todo esto se sigue, entonces, que la segunda interpretación 
tampoco puede ser totalmente aceptada, a menos que se distinga entre la 
doctrina de Iván, que sí lleva a la autodestrucción, y la rebelión de Iván, 
que es una forma de ateísmo de protesta.

En cuanto a la tercera línea interpretativa, hemos dicho que Stepenberg 
considera a Dostoievski y Nietzsche como precursores del existencialismo 
del siglo XX. Ambos escritores, dice esta autora, sostienen que no hay 
una sola fuente estable del sentido último de la existencia: ellos definen 
la crisis como ausencia o muerte de Dios. El existencialismo, a su vez, es 
“una teoría filosófica que enfatiza que el individuo que existe como agente 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  287

libre y responsable determina su propio desarrollo” (Stepenberg 26). Pero 
¿en qué sentido entonces es posible establecer un vínculo entre la muerte 
de Dios, el existencialismo y la rebelión de Iván Karamázov?

Si entendemos la muerte de Dios como “el final de la civilización 
cristiana”, es decir, como “el abandono de la fe en Dios y la ruptura con 
la moralidad cristiana” (González Fernández 176), ciertamente habría que 
afirmar que Iván Karamázov la experimenta fuertemente, ya que en su 
diálogo con Aliosha da a entender que, aunque Dios existiera, no se podría 
confiar en él. Dios sería, en caso de existir, un gran utilitarista que acepta 
el sufrimiento inocente. Por otra parte, es claro que la ausencia de Dios en 
la vida humana conduce al existencialismo, ya que tras la muerte de Dios 
cae la metafísica occidental y con ella

un orden racional del universo, socialmente compartido, que estaría fundado 
en la idea de Dios como causa primera. Por eso, la muerte de Dios significa, 
según Nietzsche, que el horizonte de sentido ha sido borrado, y que la Tierra 
ha quedado suelta de su sol. (176)

En este estado de radical anomia y desorientación, la existencia humana 
queda en absoluta libertad para determinar su modo de ser: la existencia 
precede a la esencia (Sartre 134 y ss.)

El vínculo que existe entre Dostoievski y el existencialismo ha sido 
visto con mucha claridad por Albert Camus. Las novelas de Dostoievski, 
afirma el autor argelino, plantean la cuestión absurda. Para entender esta 
idea, es necesario tener en cuenta que, para Camus, el único problema 
filosófico realmente serio es el suicidio. Matarse, sostiene en El mito de 
Sísifo, es confesar que la vida nos supera o que no la entendemos; es confesar 
que no vale la pena. Vivir no es fácil. Seguimos haciendo los gestos de la 
existencia principalmente por costumbre. Un mundo que podemos explicar, 
aunque sea por malas razones, es un mundo familiar. En cambio, “en un 
universo privado de pronto de ilusiones y de luces, el hombre se siente 
extranjero” (20).



288  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Suele suceder que los decorados se derrumben. Despertar, tranvía, cuatro 
horas de oficina o de fábrica, comida, tranvía, cuatro horas de trabajo, cena, 
sueño, y lunes, martes, miércoles, jueves, viernes y sábado al mismo ritmo, es 
una ruta fácil de seguir la mayoría del tiempo. Pero un día surge el “porqué” 
y todo comienza con esa lasitud teñida de asombro. […] Ese espesor y esa 
extrañeza del mundo es lo absurdo. (27-29)

El deseo profundo del espíritu humano con relación al universo es una 
exigencia de familiaridad, un apetito de claridad. El hombre quiere entender 
el mundo, marcarlo con su sello. Pero hay un abismo insalvable entre la 
certeza de mi existencia y el contenido que intento darle a esa certeza. Ni 
toda la ciencia me puede garantizar que el mundo es mío. El mundo es 
irracional. También me lo dice la inteligencia. Lo absurdo surge a partir 
de la confrontación entre la irracionalidad del mundo y el profundo deseo 
humano de claridad. Una vez reconocido, lo absurdo se transforma en una 
pasión, la más desgarradora de todas.

Camus afirma que Iván Karamázov se consagra a la tarea de juzgar 
a Dios en nombre de la justicia: “Si el mal es necesario para la creación 
divina, esta creación es inaceptable” (El hombre 86). Iván no dice que la 
verdad no exista, sino que es inaceptable porque es injusta. La conducta 
de Iván, concluye el autor francés, puede ser explicada a partir de la idea 
de la voluntad de poder, ya que

se trata de divinizar a la especie como Nietzsche y de hacerse cargo de su ideal 
de superhumanidad a fin de asegurar la salvación de todos, según el deseo de 
Iván Karamázov. Los Poseídos [los demonios] entran en escena por primera 
vez e ilustran uno de los secretos de la época: la identidad de la razón y la 
voluntad de dominio. Muerto Dios, hay que cambiar y organizar el mundo 
mediante las fuerzas del hombre. (El hombre 159)

Pero ¿permite acaso la sensación de absurdo descrita por Camus dar cuenta 
de la experiencia de Iván Karamázov? 



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  289

Al describir el sentimiento del absurdo, Camus está pensando en 
la situación del obrero del siglo XX, similar a la de Sísifo, quien, por un 
castigo de los dioses, debe empujar eternamente una piedra hasta la cima 
de una montaña, solo para que vuelva a caer una y otra vez. Se trata de 
la sensación de que el mundo ya no tiene sentido y que, por lo tanto, el 
hombre que vive en él se siente ajeno, porque experimenta la tensión que 
existe entre la irracionalidad del mundo y el deseo humano de claridad.

Hasta este punto, la descripción del sentimiento del absurdo coincide 
plenamente con la experiencia de Iván Karamázov. Es acertado decir que Iván 
experimenta a fondo el sinsentido de un mundo en el que el sufrimiento 
inocente es permitido e incluso justificado en función de un bien mayor, 
y que por esta razón se siente un extranjero en la tierra. También es cierto, 
como afirma Camus, que el hermano de Aliosha juzga a Dios en nombre 
de la justicia. Sin embargo, Camus tampoco distingue entre la doctrina 
de Iván y la rebelión de Iván, y es por esto que termina atribuyéndole una 
identificación entre razón y voluntad de poder similar a la que propone 
el Nietzsche tardío. Si nosotros, en cambio, realizamos esta distinción, 
podemos decir que el Iván moralista y compasivo, a diferencia del Iván 
nihilista, se niega a aceptar la injusticia del mundo, pero no confunde la 
razón humana con la voluntad de poder. La tercera línea interpretativa, 
por lo tanto, resulta acertada en la medida en que seamos capaces de 
distinguir las dos dimensiones que presenta la compleja personalidad de 
Iván Karamázov y entender que Iván no solo no aspira a la voluntad de 
poder, sino que incluso está dispuesto a renunciar a ella: su rebelión contra 
Dios no es violenta, sino testimonial; no consiste en un ataque, sino en la 
dolorosa renuncia a su propia felicidad.

5.	 A modo de conclusión

En Los hermanos Karamázov, Dostoievski nos da a conocer su palabra final 
acerca de la condición humana. El núcleo de esta concepción radica en 



290  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

la libertad de elegir entre el bien y el mal. En el alma humana acontece el 
conflicto entre la humilde aceptación de la verdad de la existencia revelada 
en Cristo y la voluntad de poder o dominación, que surge con mayor 
fuerza después de la muerte de Dios, es decir, desde el momento en que la 
fe cristiana deja de jugar un rol relevante en la vida de las personas.

En su obra final, el autor ruso quiso retratar la condición humana 
relatando la historia de una sola familia, cuyos miembros se muestran como 
hombres intensamente apasionados. Todos ellos participan de la naturaleza 
kamarazoviana, caracterizada, entre otros rasgos, por tender a los extremos, 
sea la santidad o la máxima degradación moral. En el marco de esta obra, 
la rebelión de Iván juega un rol especialmente relevante, ya que en este 
personaje vuelca el autor sus más profundas inquietudes existenciales y sus 
angustias más dolorosas. Tres líneas interpretativas han intentado dar cuenta 
del sentido de la rebelión de Iván, caracterizadas por tres ideas fuerza: orgullo 
satánico, libertad ilimitada y autodestructiva, existencialismo. Reconociendo 
la gran importancia de las lecturas propuestas por autores como Berdiaev, 
Camus y Guardini, entre los clásicos, y Stellino y Stepenberg, entre los 
más contemporáneos, hemos propuesto en este trabajo una nueva clave 
interpretativa, a saber, la distinción entre la doctrina de Iván, que conduce 
al ateísmo y a la voluntad de poder, y la rebelión de Iván, que lleva a la 
compasión ante el sufrimiento inocente. Se debe destacar el hecho de que este 
conflicto no tiene solución alguna en el libro. A diferencia de Raskólnikov y 
Sonia (Crimen y castigo), quienes alcanzan la redención en el frío de Siberia, 
y de Dimitri Karamázov, quien decide asumir el destino que le impone una 
injusta condena, para Iván no hay redención, sino la locura. Se asemeja 
así, en su trágico final, al desafortunado príncipe Myshkin, protagonista 
de El idiota, cuya incapacidad de decidir entre la caridad cristiana y el 
amor humano, representados respectivamente por Nastassia Filíppovna y 
por Aglaya Yepanchina, lo condena al colapso mental. Y nosotros como 
lectores tenemos derecho a preguntarnos por las razones que conducen al 
desafortunado final de Iván Karamázov. ¿Se trata acaso del destino al que 
conduce la naturaleza karamazoviana?



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  291

Al comienzo de este trabajo, veíamos que el seminarista Rakitin le 
reprochaba a Aliosha la extraña mezcla entre lujuria e inocencia que sería 
propia de los Karamázov (Los hermanos 138-139). La sola presencia de la 
naturaleza karamazoviana, sin embargo, no explica el trágico destino de Iván. 
Dostoievski piensa que lo propio de la condición humana es la libertad para 
optar entre el bien y el mal o, planteado en términos religiosos, para abrazar 
a Cristo o rechazarlo (Frank, El manto 715 y ss.). El carácter Karamázov, por 
lo tanto, no representa por sí solo una condena. Así lo muestra el autor ruso 
al trazar el destino de los hermanos Dimitri y Aliosha. El final trágico de 
Iván, en cambio, tiene más bien una razón ideológica: el segundo hermano 
Karamázov es arrastrado por la corriente nihilista.

El nihilismo es “la situación de desorientación que aparece una vez 
que fallan las referencias tradicionales, o sea, los ideales y los valores que 
representaban la respuesta al ¿para qué?, y que como tales iluminaban el 
actuar del hombre” (Volpi 16). La tesis central de la novela Los demonios 
sostiene que el terrorismo es la consecuencia lógica del nihilismo; de la 
misma manera, la doctrina de Iván explica el parricidio de Fiodor Karamázov 
cometido por Smerdiakov, medio hermano y discípulo no reconocido del 
hermano ateo de Aliosha. El drama de Iván tiene sus raíces en un racionalismo 
exacerbado que lo lleva a alejarse de Dios y del cristianismo ruso. En el 
Diario de un escritor, Dostoievski dice que “el horror radica precisamente 
en el hecho de que el crimen más terrible y vicioso puede ser cometido por 
alguien que no es un malvado” (The Diary of a Writer en Stepenberg 105). 
Si este planteamiento se aplica a Kirillov, personaje de Los demonios que 
se suicida para mostrar el poder de la voluntad humana, con mayor razón 
se refiere al compasivo Iván Karamázov, el hombre dispuesto a devolver su 
entrada al cielo con tal de evitar el sufrimiento inocente. Por esta razón, 
y porque el autor de La leyenda del gran inquisidor queda atrapado en un 
conflicto insoluble entre su mente nihilista y su corazón compasivo, es 
correcto hablar de la tragedia de Iván. Por medio de ella, Dostoievski da 
cuenta del drama de la existencia humana, cuya respuesta no se encuentra 
en el racionalismo, sino en la cruz de Cristo, tal como sostiene Aliosha 



292  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

en su respuesta a la desgarradora angustia existencial de su hermano Iván, 
cuya rebeldía esconde al fin y al cabo un anhelo de plenitud que tiene un 
carácter profundamente religioso. La tragedia de Iván se explica entonces 
más por la falta de fe en la bondad y misericordia de Dios que por un 
malvado afán de destrucción de la moral cristiana. Sin la fe en la cruz y 
en la resurrección, piensa Dostoievski, la vida humana, en lugar de ser un 
camino de plenitud se transforma en una vía llena de angustia y de dolor 
que termina por llevar al hombre a la más profunda infelicidad. Mediante 
la tragedia de Iván Karamázov, el autor ruso muestra de manera profética 
el drama existencial al que conduce el nihilismo contemporáneo.



MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS • LA REBELIÓN DE IVÁN KARAMÁZOV…	 ·  293

Bibliografía

Berdiaev, Nikolái. El credo de Dostoyevski. Barcelona: Apolo, 1951.

Camus, Albert. El hombre rebelde. Panamá: Ediciones Americanas, 2023.

_.	 El mito de Sísifo. Madrid: Alianza, 2018.

Cox, Christoph. Nietzsche. Naturalism and Interpretation. Los Ángeles, California: 
University of California Press, 1999.

Dostoievski, Fiodor. Crimen y castigo. Madrid: Alianza, 2016

_.	 El idiota. Madrid: Alianza, 2016

_.	 Los demonios. Madrid: Alianza, 2017

_.	 Los hermanos Karamazov. Madrid, Alianza: 2017.

_.	 The Diary of a Writer, vol. I-II. Traducido y editado por Boris Brasol. Nueva 
York: Farrar, Strauss and Giroux, 1973.

Frank, Joseph. Dostoievski. Los años milagrosos, 1865-1871 [Biografía, Tomo IV]. 
Ciudad de México: FCE, 2010; 

_.	 Dostoievski. El manto del profeta. 1871-1881 [Biografía, Tomo V]. Ciudad de 
México: FCE, 2010.

González Fernández, Antonio. “La muerte del Dios vivo”. La muerte de Dios. 
Hacia una filosofía de la cruz. Editado por  Miguel González Vallejos. 
Santiago: RIL, 2019, 171-209.

González Vallejos, Miguel. Filosofía de la cruz. Santiago: Ediciones UC, 2023.

Guardini, Romano. El universo religioso de Dostoyevski. Buenos Aires: Emecé, 1954.

Lubac, Henri de. El drama del humanismo ateo. Madrid: Ediciones Encuentro, 
1990.

Marías, Julián. Historia de la filosofía. Madrid: Biblioteca de la Revista de 
Occidente, 1980.

Nietzsche, Friederich. Kritische Studienausgabe. Editado por G. Colli y M. 
Montinari. Nietzsce Source, www.nietzscesource.org.

_.	 Obras Completas I-IV. Fragmentos póstumos. Editado por Diego Sánchez. 
Madrid: Tecnos, 2016.



294  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 265-294

Sartre, Jean Paul. “El existencialismo es un humanismo”. Doce textos fundamentales 
de la ética del siglo XX. Editado por Carlos Gómez. Madrid: Alianza, 2007, 
134-162.

Stepenberg, Maia. Against Nihilism. Nietzsche Meets Dostoevsky. Chicago/Londres: 
Blake Rose Books, 2019.

Stellino, Paolo. Nietzsche and Dostoievski. On the Verge of Nihilism. Berna: Peter 
Lang: 2015.

Volpi, Franco. El nihilismo. Traducido por A. Vigo y C. del Rosso. Buenos Aires: 
Biblos, 2004.


