
R E V I S T A  D E  H U M A N I D A D E S

Gonzalo Bustamante

Universidad Adolfo Ibáñez 
gonzalo.bustamante@uai.cl

ORCID: 0000-0002-0886-5960

Teresa Aninat

Artista visual e investigadora independiente
tereaninat@gmail.com

Revista de Humanidades n.º 53: 357-399
ISSN 0717-0491, versión impresa
ISSN 2452-445X, versión digital
DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.985>
revistahumanidades.unab.cl

E L  S I L E N C I O  Y  L A  A G E N C I A  D E  L A  M AT E R I A

https://ror.org/0326knt82
mailto:gonzalo.bustamante@uai.cl
https://orcid.org/0000-0002-0886-5960
mailto:tereaninat@gmail.com
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.985
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




	 ·  359

EL SILENCIO Y L A AGENCIA  
DE L A MATERIA 1

THE SILENCE AND THE AGENCY OF MATTER

Gonzalo Bustamante
Universidad Adolfo Ibáñez

Avenida Diagonal Las Torres 2640, Peñalolén, Santiago

Teresa Aninat
Artista visual e investigadora independiente

Resumen

Este artículo examina la relación entre el silencio y la agencia 
política de la materia no humana, proponiendo una revisión crítica 
de los fundamentos antropocéntricos y logocéntricos de la teoría 

1	 Expreso mi más sincero agradecimiento a ANID, proyecto Fondecyt 1230993, del 
cual soy investigador principal, por el apoyo recibido. También quiero expresar mi 
gratitud a Patrizia Anwandter y Felipe Padilla por su ayuda con la revisión y edición 
del artículo. Doy las gracias a los revisores anónimos por sus valiosos comentarios, 
que me han permitido mejorar el texto. También quiero expresar mi reconocimiento 
al editor de la Revista de Humanidades por todo su trabajo. Este texto se presentó 
en distintas etapas como borrador. Quiero expresar mi especial agradecimiento a los 
alumnos del programa de Doctorado en Procesos e Instituciones Políticas (DPIP) de 
la Escuela de Gobierno de la UAI del año 2021 por sus valiosas sugerencias.



360  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

política contemporánea. Sostenemos que el desdén generalizado 
hacia el silencio en la teoría política ha reflejado y derivado 
de una comprensión de la acción eminentemente lingüística 
y antropocéntrica, lo que ha limitado nuestra capacidad para 
reconocer formas de agencia política en entidades no humanas. 
A través de un diálogo interdisciplinario entre la teoría de los 
actos de habla, la teoría de los actos de imagen (Bildakt) y los 
nuevos materialismos, exploramos cómo el silencio opera como 
una forma de performatividad ilocucionaria mediante la que 
la materia manifiesta resistencia frente al ejercicio abusivo del 
poder soberano humano. Nuestra investigación articula una 
taxonomía del silencio material basada en la tríada esquemática-
sustitutiva-intrínseca propuesta por Bredekamp, examinando 
sus elementos constitutivos (punto, línea y color) y la energía 
intrínseca (enérgeia) que anima su procesualidad. Analizamos 
manifestaciones concretas de este fenómeno en casos como 
la desaparición de la Laguna Aculeo en Chile, instalaciones 
artísticas en búnkeres berlineses, y las obras de John Cage, 
Eduardo Chillida y Robert Rauschenberg. Frente a las ontologías 
vibratorias que amenazan con reproducir lógicas coloniales de 
dominación bajo una aparente inclusividad radical, proponemos 
una ética del encuentro que reconozca la alteridad irreductible 
de la materia silenciosa. El objetivo último es contribuir a la 
fundamentación teórica de un posible republicanismo de la 
naturaleza, que reconozca la fuerza política del silencio como 
expresión de agencia material, trascendiendo así los límites 
tradicionales del republicanismo antropocéntrico para incluir 
a las entidades no humanas como sujetos políticos legítimos.

Palabras Claves: silencio, materialismo, agencia política, Bildakt. 
republicanismo de la naturaleza

Abstract

Since the linguistic turn in the social sciences, consideration of 
the concept of emergence as well as the contextualized analysis 
of speeches in political theory have been gaining relevance. 
On the other hand, New Materialism has sought to highlight 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  361

existing deficiencies of the language perspective when it comes 
to attending to the possibility of agency exercised by non-
human matter. 
Recent emphasis on language and everything that takes the 
form of speech has resulted in a disregard for silence as a key 
element in political action. Change in that regard began to 
occur with Kennan Ferguson’s innovative article (Silence: A 
Politics) which goes beyond considering silence as “the absence 
of sound” and an element of resistance to power. Nonetheless, 
Ferguson’s vision remained clearly anthropocentric. We believe 
it is necessary to explore the possibilities of applying Ferguson’s 
expanded understanding of silence’s political role to non-
human and even non-animal realities and manifestations. Such 
manifestations are affected by human action, and humans’ effect 
on them is thus a political problem. To address that problem, 
we argue, the concept of what we call “matter agency” and a 
new understanding of speech acts are needed.

Keywords: Silence, Image acts, Republicanism of nature, Speech act. 

Recibido: 22/03/2023	 Aceptado: 14/01/2025

Introducción

La teoría política contemporánea, desde el giro lingüístico, ha priorizado el 
análisis del discurso y la comunicación verbal como elementos fundamentales 
para comprender la acción política. A través de conceptos como los actos 
ilocucionarios, diversos enfoques han buscado describir la estructura de 
los actos del habla típicos de la política. La fenomenología ha enfatizado 
la comprensión del sistema social como un sistema de comunicación 
expresado por signos y símbolos, mientras que los nuevos materialismos 
han cuestionado las limitaciones de esta perspectiva lingüística, señalando 
su incapacidad para reconocer la agencia ejercida por la materia no humana.



362  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

Este énfasis predominante en el lenguaje ha resultado en un descuido 
sistemático del silencio como elemento clave en la acción política. El trabajo de 
Kennan Ferguson marcó un punto de inflexión al trascender la consideración 
del silencio como mera ausencia de sonido o elemento de resistencia al poder, 
explorando su capacidad afirmativa para construir realidades e identidades 
políticas (63). Sin embargo, su visión permaneció anclada en una perspectiva 
antropocéntrica. Nuestra investigación busca ampliar esta comprensión del 
rol político del silencio, extendiendo su aplicación a realidades no humanas 
e incluso no animales, entendiendo que los efectos humanos sobre estos 
fenómenos constituyen un problema fundamentalmente político.

Para abordar esta cuestión, proponemos desarrollar una comprensión 
de la agencia material que reconozca la capacidad de la materia para 
manifestarse políticamente mediante del silencio. Esto requiere, primero, 
analizar críticamente el privilegio histórico otorgado a las palabras en la 
teoría política. Tradicionalmente, las palabras han sido consideradas por su 
carácter performativo y persuasivo (Austin), como elementos con capacidad 
para crear y redefinir la realidad, mientras que el silencio ha sido relegado a 
la categoría de vacío, una no-palabra, un no-sonido. Sin embargo, el silencio 
ha desempeñado históricamente un papel crucial al desafiar la autoridad 
que emana de las palabras, constituyéndose como un antipoder que expresa 
momentos de libertad para quienes están sujetos al poder de otros.

El silencio produce un efecto dual: por una parte, evoca la sensación 
de vacío y, por otra, proporciona un espacio para la expresión de formas 
constitutivas e interioridad. Esta dualidad explica por qué el silencio ha servido 
como modo privilegiado para protestar contra la inacción o lentitud de las 
democracias en países como Chile, Uruguay o Brasil en el esclarecimiento 
de casos de detenidos desaparecidos bajo las dictaduras de los años 1970 
y 1980. La práctica de un minuto de silencio como conmemoración de 
figuras relevantes fallecidas, o el silencio como parte de prácticas religiosas y 
espirituales que buscan conectar con lo sagrado, ejemplifican esta dimensión 
positiva y activa del silencio.

Resulta significativo que mientras la teoría política ha desatendido al 
silencio, el arte y la literatura han sido campos fértiles para su exploración. 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  363

Esta desatención teórica contrasta con la riqueza de exploraciones estéticas 
sobre el silencio, que podrían nutrir sustancialmente la reflexión política. 
La dimensión estética, trascendente y también aterradora que acompaña 
la experiencia del silencio puede observarse en dos instalaciones de galerías 
de arte ubicadas en búnkeres en Berlín.

La Colección Boros, instalada en un búnker construido por los nazis, 
establece un contraste deliberado entre la historia opresiva de la estructura y 
las obras contemporáneas que alberga. El edificio mismo articula múltiples 
tensiones: entre el exterior diseñado como monumento triunfal con 
referencias renacentistas y el interior protector; entre el pasado bélico y el 
presente artístico; entre la representación simbólica del poder y la experiencia 
visceral del miedo. Los visitantes experimentan así un recorrido de contrastes 
significativos: entre lo renacentista y lo contemporáneo, manifestando la 
tensión entre tradición e innovación artística; entre el exterior monumental y 
el interior protector, evidenciando la dialéctica entre exposición y resguardo; 
entre el signo triunfal pretendido originalmente y la experiencia del terror 
que finalmente albergó; entre la victoria anticipada por sus constructores 
y el miedo vivido por quienes buscaron refugio2.

Imagen 1

2	 Visítese www.sammlung-boros.de. Para la colección de Boros, me gustaría agradecer 
a Eleonora Sutter por su amabilidad y cooperación al ayudarme a visitarla.

http://www.sammlung-boros.de


364  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

Por su parte, la Colección Feuerle, ubicada en otro búnker, crea una 
experiencia radicalmente distinta al imponer el silencio como condición 
para el recorrido. La tenue iluminación conduce a un espacio dedicado 
principalmente a obras asiáticas, culminando en una zona de profunda 
oscuridad donde las piezas se sitúan tras una ventana que recorre la longitud 
de la sala. Tras esta ventana, casi imperceptible, hay agua en la oscuridad. 
Esta combinación deliberada de penumbra, oscuridad y silencio busca 
generar una experiencia estético-mística que permite al visitante trascender 
el horror original para el cual fue construida la estructura. Esta espacialidad 
particular, el manejo de la luz y la disposición de las obras no acompañan a 
un simple silencio como ausencia de sonido, sino que producen una forma 
de silencio cercana al misticismo, a aquello que trasciende la capacidad de 
nominación. Es precisamente en esta experiencia donde se manifiesta la 
agencia de la imagen y la materia a través del silencio.

Existe también una dimensión totalitaria del silenciamiento, que 
deriva más de la naturaleza inherente del habla que del silencio mismo. La 
política de determinar arbitrariamente quiénes pueden hablar constituye un 
rasgo definitorio de regímenes dictatoriales y totalitarios. El silenciamiento 
opera como forma de comunicación a través del miedo. Un ejemplo 
paradigmático es el tratamiento del cantautor Víctor Jara durante la 
dictadura de Pinochet en Chile. Detenido tras el golpe de Estado, Jara fue 
sometido a torturas que incluyeron la amputación de su lengua, el corte 
de sus dedos y la destrucción de sus manos, mientras sus torturadores lo 
instaban burlonamente a seguir cantando y tocando guitarra. Dichos actos 
representan acciones performativas de horror, diseñadas para silenciar no 
solo a la víctima directa sino para infundir pavor en potenciales opositores.

Como evidencia la película británica The Killing Fields (1984) de 
Roland Joffé, el silencio también puede servir a objetivos políticos en casos 
de desaparición forzada y negacionismo. El silencio puede funcionar no 
solo para encubrir crímenes, sino también para perfeccionar atrocidades 
masivas, eliminando la memoria de las víctimas individuales y destruyendo 
sus vínculos sociales. La película de Joffé, que narra la experiencia de dos 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  365

periodistas durante el genocidio perpetrado por los Jemeres Rojos en 
Camboya, fue traducida al español como Los gritos del silencio, título que 
captura admirablemente la paradoja de un régimen que censura y aniquila, 
donde el silencio se convierte en expresión muda del horror indecible.

En síntesis, nuestra investigación sostiene que el desdén generalizado hacia 
el silencio en la teoría política contemporánea responde a una comprensión 
de la acción política eminentemente logocéntrica y antropocéntrica, lo 
que ha imposibilitado el reconocimiento de formas de agencia política 
en entidades no humanas. Para desarrollar esta hipótesis, articularemos 
un diálogo interdisciplinario entre la teoría de los actos de habla, la teoría 
de los actos de imagen (Bildakt) y los nuevos materialismos, explorando 
cómo el silencio opera como una forma de performatividad ilocucionaria 
mediante la cual la materia manifiesta resistencia frente al ejercicio abusivo 
del poder soberano humano. Examinaremos manifestaciones concretas de 
este fenómeno mediante casos emblemáticos como la desaparición de la 
Laguna Aculeo en Chile, las instalaciones artísticas en búnkeres berlineses, 
y las obras de John Cage, Eduardo Chillida y Robert Rauschenberg, para 
finalmente proponer los fundamentos teóricos de un posible republicanismo 
de la naturaleza, que reconozca la fuerza política del silencio como expresión 
genuina de agencia material, trascendiendo así los límites tradicionales del 
republicanismo antropocéntrico.

1.	 El silencio como agencia no humana

Habiendo abordado el silencio como fenómeno político desde diversas 
perspectivas históricas y artísticas, corresponde profundizar en su potencial 
como expresión de agencia no humana. Esta transición nos conduce al 
núcleo de nuestra argumentación: la necesidad de reconceptualizar los 
fundamentos de la teoría política para dar cabida a formas de acción que 
han permanecido invisibilizadas bajo el predominio logocrático occidental. 



366  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

El desafío consiste en trascender las limitaciones de una tradición que ha 
privilegiado la palabra como vehículo exclusivo de manifestación política, 
naturalizando así una jerarquía ontológica que sitúa al animal humano 
en posición de superioridad respecto de todas las demás entidades. Esta 
jerarquización, lejos de constituir un hecho natural, representa una 
construcción histórica, cuyas raíces se remontan a la filosofía aristotélica y 
cuyas ramificaciones han impactado decisivamente en nuestra incapacidad 
para reconocer la agencia política de la materia silenciosa.

La tradición política occidental ha establecido una jerarquía ontológica 
basada en la definición aristotélica del ser humano como zoon politikón, un 
ser social por naturaleza, y como ζῷον λόγον ἔχον (animal rationale), un 
ser dotado de logos o razón discursiva. Esta caracterización ha determinado 
una diferencia cualitativa sustancial entre los animales humanos y los no 
humanos, así como las entidades no animadas. La capacidad de habla y 
razonamiento no constituyó para Aristóteles una mera descripción de la 
humanidad, sino una afirmación normativa que fundamentaba la dignidad 
especial del ser humano, sus derechos exclusivos y su prerrogativa para 
subordinar a las entidades y seres considerados no racionales.

La teoría política moderna, lejos de desafiar esta jerarquía primordial 
del pensamiento griego, ha reforzado la negación del potencial de la materia 
silenciosa para generar poder político. Comenzando con la concepción 
hobbesiana del Estado como persona artificial creada mediante palabras, 
que le confieren existencia y cuerpo, el pensamiento político moderno ha 
asignado a la facultad humana del habla un papel constitutivo en la génesis 
de la comunidad política y en la delimitación del ámbito de los sujetos 
sometidos a la ley. Esta conceptualización implica que todo aquello carente 
de capacidad real o potencial para expresarse mediante lenguaje verbal queda 
excluido de la comunidad jurídica.

Esta falta de reconocimiento del potencial de agencia política de la 
materia silenciosa ha surgido, posiblemente, de una apreciación insuficiente 
de su fuerza, tanto en términos de resistencia social como de generación de 
libertad. Para Hobbes, la libertad civil consiste en la ausencia de prohibición 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  367

legal expresa, un silencio de la ley propio del estado de naturaleza capturado 
adecuadamente en la expresión proverbial “inter arma silent leges” (en 
medio de las armas, las leyes callan) (Elements 100).

El uso que hace Hobbes de este aforismo no es meramente retórico, 
sino consistente con su tesis de que todo el artificio del mundo humano 
surge del poder del lenguaje, sin el cual no existiría. Esta perspectiva implica 
una concepción del poder soberano como la capacidad de dar vida a algo 
mediante el acto de nombrar. Fuera del espacio lingüístico, solo encontramos 
operaciones correspondientes a la materia, categoría que para Hobbes 
incluye a los animales. En esta esfera no lingüística, hallamos la libertad 
como impulso no obstruido de nuestras pasiones, comparable a un río 
que sigue su curso natural. Tal libertad no requiere palabras; el poder de 
su naturaleza es suficiente. La libertad de la naturaleza adopta así la forma 
de libertad negativa, tanto en el sentido hobbesiano como en el sentido de 
ausencia de impedimento físico para la realización de una acción por parte 
de aquello que posee la capacidad necesaria para ejecutarla. Sin embargo, 
también existe la posibilidad de que la naturaleza resista la dominación 
humana mediante su propio silencio.

La teoría política moderna utiliza imágenes y lenguaje provenientes 
de la tradición religiosa. Este uso, ya presente en pensadores renacentistas, 
se intensificó con Hobbes, en cuya obra la imaginería bíblica converge 
sincréticamente con la tradición hermética. En esta tradición encontramos 
un dios hermético capaz de adquirir forma humana mediante el uso de 
la palabra, una deidad que reúne a todos los demonios en su cuerpo para 
garantizar la paz de los animales humanos. Si esto fuera posible en la historia 
política, el silencio equivaldría entonces a un horror vacui, donde se asume 
que la palabra y el sonido son expresiones del ser que encarna la capacidad 
creadora del soberano. La imagen del Leviatán en Hobbes representa un 
dios mortal que expresa grotescamente la negación del vacío a través de las 
personas. El vacío constituiría una negación del poder. En este dios mortal 
reside el poder puro y la posibilidad de todo el artificio social, por lo que su 
representación debe reflejar esa potencia. Desde una perspectiva lingüística, 
la característica principal de dicho dios sería su capacidad creadora mediante 



368  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

la palabra. La palabra evita el vacío generado por la anarquía social silenciosa; 
una sociedad an-arché no regida lingüística ni simbólicamente, lo que 
posibilita una mayor libertad respecto de su gobernante. En este sentido, 
desde la perspectiva hobbesiana, el silencio figura como inherentemente 
antisoberano. A través de Hobbes, la teoría política moderna heredó esta 
concepción del pensamiento hermético antiguo y medieval.

En este sentido, nuestra hipótesis es que el desdén generalizado hacia 
el silencio en la teoría política ha reflejado y derivado de una comprensión 
de la acción como fenómeno eminentemente lingüístico y antropocéntrico. 
En contraste, otras disciplinas humanísticas han manifestado mayor apertura 
para comprender agencias no animales y no vivas, donde el significado no 
necesariamente se transmite mediante comunicación lingüística activa. 
Basándonos en esta hipótesis, consideramos que la convergencia entre la 
teoría de los actos de imagen (Bildakt) y las corrientes contemporáneas de 
los nuevos materialismos abre un espacio teórico necesario para considerar 
el silencio como componente fundamental de la acción política. Este marco 
conceptual promete contribuir a una comprensión renovada tanto de las 
diversas formas de acción realizadas por la materia como de la relevancia 
de la materialidad para entender la generación de poder en la sociedad.

2.	 Imagen, discurso y silencio

A partir de la obra seminal de Austin sobre los actos del habla, se ha avanzado 
en la comprensión de las imágenes como actos de imagen o Bildakts. Este 
concepto, desarrollado principalmente por Horst Bredekamp (Image Acts 
30), propone entender las imágenes no como meras representaciones 
pasivas, sino como entidades con capacidad agencial propia, capaces de 
actuar sobre quienes las perciben y sobre el mundo social. Siguiendo este 
enfoque, las imágenes y el lenguaje se consideran creadores de realidad, en 
contraposición a meros reproductores de algo preexistente. Las imágenes 
han sido fundamentales para la comprensión tanto de la política como del 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  369

orden social, desempeñando un papel crucial tanto en la consolidación 
del orden político como en el cuestionamiento de las comprensiones 
hegemónicas del poder.

Respecto de su función consolidadora, basta recordar la célebre portada 
del Leviatán de Hobbes, que simboliza el poder emergente del Estado 
moderno. En cuanto a su papel crítico, desde los iconoclastas bizantinos 
hasta la contracultura de los años sesenta, el desafío a la imagen visual 
de lo aceptado como medio de dominación ha constituido un elemento 
transformador de la realidad social. La Sudáfrica posapartheid proporciona 
un ejemplo contemporáneo de estas tensiones, donde la reconfiguración 
del espacio simbólico (renombramiento de ciudades y calles, sustitución de 
monumentos) reflejó la lucha por representar una nueva realidad política 
inclusiva, tras la apropiación de los símbolos imperiales británicos por parte 
de los nacionalistas afrikáneres.

Las disputas relacionadas con el posicionamiento de las imágenes 
han sido, por tanto, extremadamente relevantes en las luchas por el poder 
(Ross, cap. 1). Como señala Bredekamp (Wood 519), desde el Ulmer Verein 
y los trabajos tardíos de Martin Warnke, Klaus Herding y Franz-Joachim 
Verspohln, pasando por la obra de Alfred Gell hasta las contribuciones más 
recientes de Sabine Marienberg y Marion Lauschke, la historia del arte se 
ha reinterpretado como historia de la lucha social.

Desde una perspectiva teórica, como indica el propio Bredekamp, el 
concepto de Bildakt se vinculó originalmente con teorías de la emancipación 
en las ciencias sociales, como las de Wolfgang Abendroth y Heinz Maus 
(Wood 519). Paralelamente, el proyecto de los nuevos materialismos, 
impulsado por teóricas como Jane Bennett, Samantha Frost, Karen Barad 
y Diana Coole, ha radicalizado el pensamiento foucaultiano respecto de 
la extensión moderna del poder para controlar los cuerpos y la biología, 
y la posibilidad de que estos resistan ese poder (Foucault 118-21)3. Este 
desarrollo requiere una investigación teórica que detalle cómo se ejerce el 

3	 Esta idea también está presente en la obra de Judith Butler y la obra de Adiana 
Zaharijevic.



370  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

poder sobre la corporalidad y cómo esta puede resistirlo mediante formas 
no subsumibles en las categorías tradicionales del poder. Si el arte es Ars (en 
el sentido de la tradición grecolatina), tal investigación constituiría también 
un medio apropiado para explorar la potencial agencia política del silencio 
en acciones no humanas.

Las exploraciones de John Cage sobre el silencio en obras como 
4’33”4, donde el intérprete permanece sentado al piano sin tocar durante 
tres movimientos, revelan cómo la ausencia de sonido musical genera un 
espacio para la percepción de los sonidos ambientales, demostrando que 
el silencio absoluto es imposible y que nuestra experiencia está siempre 
mediada por el contexto material. Esta obra desestabiliza las jerarquías 
entre sonido intencionado y no intencionado, entre música y ruido, entre 
expresión humana y manifestación material del entorno.

De manera similar, los experimentos de Eduardo Chillida con el vacío 
en esculturas como Elogio del horizonte o Peine del viento no representan 
ausencias, sino presencias activas que dialogan con el espacio circundante. 
El vacío en Chillida no es negación sino afirmación de posibilidades, un 
elemento constitutivo que articula la relación entre materialidad y espacio. 
Sus obras establecen una tensión dinámica entre lo visible y lo invisible, 
entre lo tangible y lo intangible, revelando la capacidad del silencio espacial 
para generar experiencias perceptivas transformadoras (Mitchell, cap. 4).

Por su parte, las obras monocromáticas de Robert Rauschenberg5, 
especialmente sus White Paintings (1951), presentan superficies aparentemente 
vacías que funcionan como pantallas donde se proyectan los elementos 
contingentes del entorno: sombras, reflejos, variaciones lumínicas. Estas 
obras transforman el no-color en un espacio de posibilidades perceptivas, 
demostrando cómo lo aparentemente vacío posee una agencia material que 
afecta activamente a los espectadores y al espacio circundante.

Estos ejemplos artísticos evidencian cómo el trabajo creativo ha 
demostrado mayor capacidad que la teoría política para interpretar lo que 

4	 Escuchar en https://www.youtube.com/watch?v=JTEFKFiXSx4 
5	 Véase www.rauschenbergfoundation.org/art/artwork/mother-god.

https://www.youtube.com/watch?v=JTEFKFiXSx4


GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  371

los filósofos políticos desde la antigüedad clásica han entendido como 
“ausencia de ser” (Desmond 162-66)6. Como ausencia de ser, el silencio 
sería no-sonido. En el caso de la naturaleza, la ausencia de palabras se ha 
interpretado frecuentemente como equivalente a la ausencia de sonido, o al 
menos de sonido interpretable como código. Este no-sonido, en el ámbito 
político, puede constituir un rechazo al sonido cuando este representa la 
manifestación del poder soberano desvinculado de lo popular.

Retomando la explicación de Hobbes sobre el funcionamiento 
de las imágenes en “De Corpore”, Bredekamp argumenta que el punto 
de partida para entender la memoria y su papel en el comportamiento 
reside en ciertos monumentos que funcionan como recuerdos: “A estos 
monumentos los llamo marcas, a saber, cosas sensibles tomadas a placer, 
para que, por el sentido de ellas, tales pensamientos puedan ser evocados 
en nuestra mente como son aquellos pensamientos para los cuales las 
tomamos” (“Acto de imagen” 29-32). Para Hobbes, la razón residía en 
el supuesto de que las imágenes son quimeras fieles a la realidad en la 
distancia, construidas mentalmente como marcas en la forma en que 
aparecen a la conciencia. La distancia entre el objeto y lo percibido resulta 
según reglas deducibles, atribuyendo coherencia mecánica y matemática 
a la fantasmagoría de la vista. Este proceso de revisión, ordenamiento y 
determinación de imágenes en el arsenal de la memoria convierte la vista 
no en un proceso pasivo, sino profundamente activo, cuyo éxito depende 
de su grado de actividad.

Bredekamp sostiene que la agencia de las imágenes y su capacidad 
para construir realidad residen en la posibilidad de transformarlas mediante 
un proceso en el que una imagen derivada de la memoria individual puede 
utilizarse colectivamente para testimoniar sobre una experiencia compartida 
con suficiente fuerza perlocucionaria para incitar a la acción. La portada 
del Leviatán dota al gigante estatal no solo con las marcas de la memoria 
individual, sino con la capacidad de esas marcas para asumir el carácter de 

6	 Desde una perspectiva hegeliana, el papel del arte a este respecto no resulta nada 
extraño.



372  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

un signo general “por el cual lo que un hombre descubre puede manifestarse 
y darse a conocer a otros” (Hobbes “De Corpore” 14).

Para Bredekamp (Thomas Hobbes-Der Leviathan, 71), Hobbes es una 
figura central para comprender la imagen como signo. Citando al autor 
del Leviatán, señala que “La diferencia entre marcas (Merkzeichen) y signos 
(Anzeichen) es que hacemos marcas para nuestro uso, pero signos para el 
uso de otros” (71-72). La imagen del Leviatán completa así la transición 
de marcas a signo como elemento constitutivo del surgimiento del Estado 
moderno: la ilustración visual busca dirigir la acción de otros, motivando 
su adhesión al orden político. Esta capacidad interna del signo siempre está 
presente; aunque sea inicialmente un dispositivo de la fantasía individual, 
su fuerza proviene de la voluntad de cada individuo.

El proceso de transformar una marca en signo surge de actos de 
imagen cuya capacidad sustitutiva produce un intercambio entre los cuerpos 
representados y las imágenes que los representan. Tal sustitución ocurre 
con emblemas o imágenes impresas de formas vivas cuando estas imágenes 
se convierten en objetos de los afectos originalmente producidos por los 
seres que representan (Bredekamp, Thomas Hobbes-Der Leviathan 148). 
En contextos sociales, la agencia de las imágenes puede generar símbolos 
de significado colectivo (Coccia y Gemma, cap. 6) y alcance normativo 
(Goodrich, cap. 8).

Los nuevos materialismos, por su parte, han intentado superar la 
visión antropocéntrica y logocéntrica de la historia política. Como indica 
Thomas Lemke (8-12), la crítica tanto al giro lingüístico como al cultural 
desempeña un papel fundamental en este proyecto. Estas corrientes asumen 
que identificar el lenguaje humano como elemento decisivo para comprender 
la realidad social implica necesariamente negar la agencia de la materia.

Los teóricos de los nuevos materialismos critican las visiones del 
lenguaje propuestas por Koselleck, Skinner y Foucault como vehículo para 
abordar la realidad social y la agencia política. Sostienen que tales teorías 
desatienden la interrelación existente entre las realidades materiales. Como 
señala Karen Barad:



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  373

El universo es actividad intra-agente en su devenir. Las unidades ontológicas 
primarias no son ‘cosas’ sino fenómenos: reconfiguraciones / enmarañamientos 
/ relacionalidades / dinámicas topológicas / (re)articulaciones. Y las unidades 
semánticas primarias no son ‘palabras’ sino prácticas materiales-discursivas 
mediante las cuales se constituyen fronteras. Este dinamismo es agencia. La 
agencia no es un atributo sino la reconfiguración continua del mundo. (818)

Respecto de las diferencias entre las visiones cartesianas mecanicistas 
y las posestructuralistas vitalistas, las filósofas Diana Coole y Samantha 
Frost señalan que estas 

Fueron resueltas distinguiendo entre la especie de materia mecánica e inorgánica 
descrita por los físicos y los sistemas orgánicos evolutivos descritos por los 
biólogos. Pero los nuevos materialistas se sienten atraídos por formas de 
vitalismo que rechazan esta última distinción. A menudo, disciernen poderes 
emergentes y generativos (o capacidades agénticas), incluso dentro de la materia 
inorgánica, y generalmente eluden la distinción entre orgánico e inorgánico, 
o animado e inanimado, a nivel ontológico. (Coole y Frost 9)

Desde la perspectiva de los nuevos materialismos, el sujeto histórico 
sería entonces la materia y sus posibilidades de interacción, no limitándose 
al ser humano y su lenguaje. Estas corrientes aspiran a formular una crítica 
no solo del marco individualista liberal, sino también de la concepción 
aristotélica de la polis basada en el ζώον λόγον έχον y del comunitarismo 
antropocéntrico de la Gemeinschaft de Tönnies. Asimismo, trascienden 
los modelos físicos mecanicistas que conciben la sociedad compuesta 
por individuos que responden mecánicamente a estímulos sensoriales 
lingüísticos. Los nuevos materialismos toman como objeto aquello que 
existe en comunidad, pero más allá de la vida humana.

Como señala Lemke (cap. 2 y 3) y Barad (801), más allá de sus 
diversas manifestaciones, los nuevos materialistas coinciden en su rechazo 
tanto del giro lingüístico como del cultural. En ambos casos, la crítica se 



374  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

fundamenta en la interpretación reduccionista de la acción política como 
exclusivamente humana, descuidando la materia como agente generador 
de semántica. Estos elementos distinguen a los nuevos materialismos de 
otras versiones del materialismo. El materialismo histórico marxista, por 
ejemplo, permanece cautivo de una teoría de la acción interpretada desde 
la perspectiva del sujeto y la humanidad.

Según los nuevos materialismos, el giro lingüístico redujo los problemas 
sociales a cuestiones de comunicación. En cualquier nivel de observación, 
ya sea la observación de primer orden que enfatiza la intencionalidad de los 
sujetos en contextos dados, o la observación de segundo orden que privilegia 
la lengua o la lógica sistémica, tal perspectiva reduccionista solo permite 
la emergencia de ciertos discursos que tienen sentido, excluyendo a priori 
la agencia de las realidades no humanas. Como explican Coole y Frost: 

el eclipse del materialismo en la teoría reciente puede asociarse negativamente 
con el agotamiento de enfoques materialistas que alguna vez fueron populares, 
como la fenomenología existencial o el marxismo estructural, y con importantes 
desafíos por parte de los posestructuralistas a los supuestos ontológicos y 
epistemológicos que han apoyado aproximaciones modernas al mundo material 
[…] Estos respectivos enfoques anglófono y continental se han asociado con 
un giro cultural que privilegia el lenguaje, el discurso, la cultura y los valores. 
Si bien este giro ha fomentado un descuido de facto de fenómenos y procesos 
más obviamente materiales. Sin embargo, a pesar de la capacidad de estas teorías 
actualmente dominantes para aclarar argumentos y alertarnos sobre la forma 
en que el poder está presente en cualquier intento de representar la realidad 
material, creemos que ahora es oportuno reabrir el tema de la materia y una 
vez más dar a los factores materiales lo que les corresponde en la configuración 
de la sociedad y la circunscripción de las perspectivas humanas. (3)

Así, para los nuevos materialistas el problema fundamental de 
los giros cultural y lingüístico es ontológico. Ambos giros implican una 
independencia de la semántica respecto de la materia. Incluso considerando 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  375

el vínculo entre semántica y fenómenos de transformación sociopolítica, 
la semántica permanece confinada a la esfera humana. Una teoría crítica 
que mantenga esta disociación ontológica entre lenguaje y materia estará, 
en el mejor de los casos, limitada a producir transformaciones meramente 
culturales.

Una de las principales acusaciones que los nuevos materialismos 
han dirigido contra las formas tradicionales de teoría crítica es su carencia 
de realismo. Ignorar la agencia de la materia no solo ha condicionado su 
enfoque epistemológico para explicar la realidad, sino también ha afectado su 
interpretación de los problemas políticos, limitando así su potencial crítico.

Los nuevos materialismos, en cambio, abren la posibilidad de pensar 
la acción de la materia mediante imágenes del silencio de la devastación. 
Esta acción de las imágenes del silencio surge de la transformación de la 
propia materialidad cuando es afectada por la acción humana, un cambio 
en la forma y el color que altera su expresión originaria. Las fotografías de 
la artista visual chilena Teresa Aninat sobre la Laguna de Aculeo, un sitio 
a setenta kilómetros de Santiago de Chile, ejemplifican esta posibilidad. 
Durante décadas, esta laguna constituyó una reconocida atracción turística. 
Actualmente se encuentra completamente seca, transmitiendo un profundo 
silencio, consecuencia de la sobreexplotación de recursos hídricos y la grave 
sequía provocada por el cambio climático. La manifestación del silencio, 
una acción de la naturaleza que cuestiona el poder soberano humano, se 
produce mediante la transformación de la imagen de la naturaleza, con el 
silencio expresando desolación.

Esta transformación material, que produce la imagen de un paisaje 
desolado, necesariamente implica además una transformación social. El uso 
asimétrico del agua, que ha contribuido decisivamente a la desecación de la 
laguna, refleja desigualdades profundas en el acceso a recursos fundamentales. 
La apropiación desigual del agua para actividades como agricultura intensiva, 
minería y uso urbano privilegiado demuestra cómo las jerarquías sociales 
se materializan en el paisaje. La laguna seca se convierte así en testimonio 
material de la injusticia distributiva, donde el silencio de la devastación 



376  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

ecológica está indisolublemente ligado al silenciamiento de comunidades 
marginadas en los procesos de toma de decisiones sobre recursos naturales 
compartidos.

Imagen 2

Esa acción de silencio transmitida por la materia se produce a través 
de la transformación de la imagen proyectada por la materia, que siempre es 
vibrante, se mueve hacia adentro y así está viva. Como señala Bredekamp, la 
materia posee una energía intrínseca (potentia, εναργεια) que le confiere una 
capacidad independiente y autosuficiente para crear vida, revelada mediante 
“un movimiento interior que conduce al concepto de infinito”. El silencio 
de la materia en forma de desolación es entonces “una energía que alcanza 
a quienes observan” (Bredekamp, Thomas Hobbes-Der Leviathan 33-35).

La forma misma de la materia puede, por tanto, considerarse como un 
acto de habla. El silencio, desde esta perspectiva, aparece en la materia como 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  377

una forma silenciosa. Esto adopta la forma ilocucionaria de ‘Yo hago’, ya 
que la configuración material crea una nueva representación. Si las palabras 
son herramientas para la locución, entonces el silencio también constituye 
una herramienta similar, expresada mediante una actitud (ni sonidos ni 
palabras) o una forma (desolación, inactividad). El silencio es, por tanto, 
un acto de habla; la ausencia de palabras no impide en absoluto la fuerza 
performativa del silencio. Una característica común en las formas de silencio 
mencionadas es que todas confieren voz a quienes de otro modo carecerían 
de ella. El silencio figura, entonces, como un inefable acto ilocucionario.

Imagen 3

El recorrido analítico desarrollado hasta aquí nos ha permitido 
constatar cómo la convergencia entre la teoría de los actos de imagen y 
los nuevos materialismos proporciona un sustrato teórico fecundo para 
comprender la agencia política del silencio material. Los casos examinados, 



378  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

desde las obras de Cage, Chillida y Rauschenberg hasta las transformaciones 
materiales de espacios como los búnkeres berlineses y la Laguna Aculeo, 
ilustran la potencia performativa del silencio como acto ilocucionario 
capaz de interpelar éticamente a quienes lo experimentan. Esta capacidad 
interpelativa no descansa en un antropomorfismo ingenuo que atribuiría 
intencionalidad consciente a la materia, sino en el reconocimiento de una 
energía intrínseca (enérgeia) que se exterioriza como resistencia frente al 
ejercicio abusivo del poder soberano humano. Tal interpelación ética nos 
sitúa ante la posibilidad, explorada en el apartado siguiente, de fundamentar 
un republicanismo de la naturaleza que reconozca los derechos políticos 
de las entidades no humanas sin necesidad de reducirlas a las categorías 
antropocéntricas tradicionales. La cuestión que emerge con fuerza, y que 
abordaremos a continuación, es cómo puede articularse una concepción 
republicana que trascienda los límites del antropocentrismo para dar cabida 
a las formas de ciudadanía material que se manifiestan a través del silencio 
elocuente de la naturaleza.

3.	 La imagen activa frente al silencio elocuente: 
entrecruzamientos en la agencia material

La exploración precedente sobre la capacidad del silencio para manifestar 
la agencia de la materia nos sitúa ante un horizonte teórico en el que se 
entrecruzan la presencia sensible y la ausencia significante. Hemos constatado 
cómo el silencio constituye no solo una ausencia de sonido, sino una forma 
específica de acción ilocucionaria mediante la cual la materia expresa una 
resistencia política. Esta comprensión converge significativamente con 
desarrollos contemporáneos en la teoría estética, que han reconocido en 
las imágenes una capacidad de acción análoga, superando su tradicional 
consideración como meros objetos pasivos de contemplación. Este paralelismo 
entre el silencio elocuente y la imagen activa no resulta casual, sino que 
revela una transformación epistemológica fundamental: el reconocimiento 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  379

de que tanto el silencio como la imagen operan en el intersticio entre la 
materialidad y la significación, desafiando así la dicotomía entre sujeto 
agente y objeto pasivo que ha estructurado históricamente el pensamiento 
político occidental.

El análisis hasta ahora desarrollado sobre el silencio como expresión 
de la agencia material puede enriquecerse significativamente mediante el 
diálogo con la teoría del acto de imagen (Bildakt) elaborada por Horst 
Bredekamp. Si bien nuestra exploración se ha centrado en el silencio como 
manifestación de resistencia por parte de la materia no humana, la teoría 
del acto de imagen ofrece un marco complementario que ilumina aspectos 
adicionales de esta agencia material, al enfocarse en la capacidad actuante 
de las imágenes, que paradójicamente opera en el intersticio entre presencia 
sensible y silencio ontológico.

Como señala Bredekamp, las imágenes poseen una potencia agencial 
que trasciende su aparente pasividad material: “El recurso a la primera 
persona singular alude al hecho de que, a pesar de su materialidad inorgánica, 
las imágenes parecen estar dotadas de la capacidad de actuar” (“Acto de 
imagen” 9). Esta observación sobre la condición de las imágenes agentes 
resulta particularmente valiosa para comprender cómo la materia silente 
manifiesta su agencia política. Si bien a primera vista podría considerarse 
que el silencio y la imagen activa representan polos opuestos, un análisis 
más profundo revela que ambos constituyen modalidades complementarias 
de una misma potencia material para ejercer efectos transformadores en el 
espacio intersubjetivo.

Esta reconsideración de la materia como portadora de un ego capaz 
de interpelar éticamente al observador transforma radicalmente nuestra 
comprensión de las relaciones políticas entre lo humano y lo no humano. 
Al reconocer en el silencio material no una ausencia de comunicación, sino 
una modalidad específica de interpelación ética y política, se establece la 
posibilidad teórica de un republicanismo que trascienda las limitaciones 
antropocéntricas tradicionales. En este sentido, la convergencia entre la teoría 
del acto de imagen y nuestra conceptualización del silencio como agencia 



380  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

material constituye el fundamento epistemológico para la propuesta que 
desarrollaremos a continuación: un republicanismo de la naturaleza que no 
se limite a dar voz a entidades no humanas en términos antropomórficos, 
sino que reconozca las modalidades específicas mediante las cuales estas ya 
se expresan políticamente. Esta transformación conceptual nos permitirá 
abordar, en el próximo apartado, cómo las manifestaciones de resistencia 
material frente a la dominación pueden articularse en un marco republicano 
que reconozca la ciudadanía de entidades no humanas sin subsumirlas en 
categorías políticas tradicionales, posibilitando así una comprensión más 
profunda de la comunidad política como entramado de relaciones que 
trascienden las fronteras de lo meramente humano.

4.	 La tríada esquemática-sustitutiva-intrínseca: 
taxonomía para el silencio material

El reconocimiento de la imagen como agente activo y del silencio como 
forma expresiva de la materia nos conduce ahora a examinar las modalidades 
específicas mediante las cuales esta agencia se manifiesta. Si hemos establecido 
que tanto las imágenes como el silencio material constituyen formas de 
interpelación ética y política que trascienden la mera pasividad tradicionalmente 
atribuida a lo no humano, resulta imperativo desarrollar un marco conceptual 
que nos permita comprender la diversidad de sus manifestaciones. En este 
sentido, la taxonomía propuesta por Bredekamp para clasificar los actos 
de imagen ofrece una estructura analítica particularmente fecunda que, 
reinterpretada en el contexto de nuestra investigación, ilumina las diversas 
formas en que el silencio material opera como expresión de agencia política. 
La tríada esquemática-sustitutiva-intrínseca, originalmente concebida para 
analizar la potencia actuante de las imágenes, revela su valor heurístico al 
permitirnos identificar modalidades análogas en la performatividad del 
silencio, contribuyendo así a una comprensión matizada de cómo la materia 
no humana ejerce resistencia frente al poder soberano.



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  381

La taxonomía propuesta por Bredekamp para clasificar los actos de 
imagen –esquemáticos, sustitutivos e intrínsecos– ofrece un marco conceptual 
valioso para comprender los diferentes modos en que el silencio de la materia 
opera como expresión de agencia. Las tres categorías pueden reinterpretarse 
para iluminar las diversas manifestaciones del silencio material que hemos 
identificado en nuestro análisis.

En primer lugar, el silencio esquemático se corresponde con aquellas 
manifestaciones donde el cuerpo material en su mutismo provoca una 
imitación de acciones, una respuesta corporal por parte de quienes lo 
perciben. El vacío de la Laguna Aculeo no solo manifiesta una ausencia, 
sino que provoca respuestas corporales específicas: desplazamientos, gestos, 
acciones conservacionistas. Como señala Bredekamp respecto de los actos 
de imagen esquemáticos, “el adjetivo esquemático no refleja la definición 
kantiana del término esquema y sus últimas variaciones, sino la definición 
griega de sjémata, de acuerdo con la cual estas formas provocan una imitación 
de las acciones presentes” (“Acto de imagen” 17). De manera análoga, el 
silencio esquemático de la naturaleza devastada no solo representa una 
ausencia, sino que incita respuestas corporales específicas.

El silencio sustitutivo, por su parte, operara mediante la sustitución 
recíproca de presencia y ausencia: cuerpos materiales convertidos en silencios, 
silencios convertidos en cuerpos políticos. Bredekamp explica que en los 
actos de imagen sustitutivos “cuerpos como imágenes, imágenes como 
cuerpos. El paradigma de este modelo es la vera icon de Cristo, el retrato 
visible en el Velo de la Verónica que muestra no una imagen como tal sino 
partículas del cuerpo del Salvador” (“Acto de imagen” 18). Análogamente, 
el silencio de la materia devastada no es simplemente la ausencia de sonido, 
sino la presencia espectral de lo que ha sido destruido que adquiere un 
valor testimonial. En la Laguna Aculeo desecada, el silencio no representa 
meramente la ausencia de agua, sino que se convierte en el cuerpo político 
de lo desaparecido que interpela éticamente a quienes lo contemplan.

Finalmente, el silencio intrínseco corresponde a aquellas manifestaciones 
donde la agencia material se expresa mediante su propia forma silenciosa, 



382  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

como resultante de la externalización de una energía inherente a la materia. 
Como explica Bredekamp sobre los actos de imagen intrínsecos: 

La esfera intrínseca que emerge de la fuerza independiente de la forma marca 
–desde una perspectiva normal– la suprema instancia del acto de imagen. Se 
refiere a la externalización de la cualidad energética de la Gestalt conformada 
en el proceso de su conformación. (“Acto de imagen” 19)

Esta modalidad del silencio material se manifiesta en casos como 
los búnkeres berlineses transformados en galerías de arte, donde el silencio 
no es un mero vacío, sino la expresión material de una energía histórica 
acumulada que se exterioriza como forma espacial.

5.	 Del punto a la línea y al color:  
génesis material del silencio

La taxonomía esquemática-sustitutiva-intrínseca que hemos reinterpretado 
para comprender las diversas manifestaciones del silencio material, nos 
permite profundizar en la génesis misma de esta performatividad silenciosa. 
Si las categorías anteriores iluminan las modalidades en que el silencio opera 
como acto político, el análisis de sus elementos constitutivos nos conduce a 
una comprensión más profunda de cómo emerge y se desarrolla esta agencia 
material. En este sentido, la tríada que Bredekamp –que identifica como 
elementos primordiales de la energía intrínseca de la imagen el punto, línea 
y color– ofrece un marco conceptual fecundo para examinar la formación 
progresiva del silencio como expresión de resistencia material. Esta secuencia 
genética no debe entenderse en términos meramente cronológicos, sino 
como una articulación de dimensiones ontológicas que conforman la 
complejidad del silencio elocuente de la materia, revelando así el proceso 
mediante el cual lo aparentemente inerte adquiere una voz propia que, 
paradójicamente, se manifiesta a través de su mutismo.



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  383

Particularmente esclarecedora resulta la tríada que Bredekamp identifica 
como elementos constitutivos de la energía intrínseca de la imagen: punto, 
línea y color. Esta secuencia puede reinterpretarse para comprender la génesis 
material del silencio como expresión de agencia.

El punto, que según Bredekamp “oscila entre la nada y la línea, 
y entonces es permanentemente activo como un raptus afectivo” (“Acto 
de imagen” 21), encuentra su correlato en lo que podríamos denominar 
el silencio-punto: aquella manifestación mínima, casi imperceptible, de 
resistencia material que se ubica en el umbral entre la nada y la presencia. 
La desecación inicial de los bordes de la Laguna Aculeo, esos primeros 
centímetros de tierra expuesta, constituyen ejemplos de silencio-punto, 
manifestaciones liminales de una resistencia material que posteriormente 
se desarrolla con mayor intensidad.

La línea, descrita por Bredekamp como “el medio de un pensamiento 
que no solo expresa, sino que también desarrolla ideas a través de una 
interacción entre expresión y el auto-desarrollo de la línea” (“Acto de imagen” 
21), tiene su equivalente en el silencio-línea: aquellas manifestaciones de 
resistencia material que se despliegan temporalmente, trazando recorridos 
de sentido que se desarrollan entre la naturaleza y lo social. Las grietas 
progresivas en el suelo de la laguna desecada constituyen un silencio-línea 
que articula temporalmente la resistencia material frente al abuso del poder 
soberano humano.

Finalmente, el color, que Bredekamp ejemplifica con obras como el 
reverso del San Jerónimo de Alberto Durero, donde se observa “su enigmática 
erupción del color rápidamente extendido con el pincel” (“Acto de Imagen” 
21), encuentra su paralelo en el silencio-color: aquellas manifestaciones 
de resistencia material donde el silencio no solo se expresa como ausencia, 
sino como cualidad sensible de una presencia transformada. El cambio 
cromático del paisaje en la Laguna Aculeo, pasando de los azules del agua 
a los marrones y ocres de la tierra reseca, constituye un silencio-color que 
manifiesta sensiblemente la transformación material causada por la acción 
humana.



384  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

6.	 Energía intrínseca y procesualidad material

La comprensión del silencio material mediante los elementos constitutivos 
del punto, la línea y el color nos ha permitido elucidar la génesis formal 
de su expresividad política. Esta morfogénesis del silencio, sin embargo, 
permanecería incompleta si no examináramos el principio dinámico que 
la anima en su interior. Lo que confiere al silencio material su potencia 
política no es solo su configuración formal, sino la energía intrínseca que 
la habita y que se exterioriza como resistencia frente al ejercicio del poder 
soberano humano. Esta dimensión energética, que Bredekamp conceptualiza 
como enérgeia en su análisis de los actos de imagen, resulta fundamental 
para superar una comprensión meramente estática del silencio material y 
reconocer su carácter inherentemente procesual. El silencio de la materia 
no constituye un estado pasivo, sino un proceso activo de configuración y 
reconfiguración en que lo aparentemente inerte manifiesta una vitalidad 
propia que desborda las categorías tradicionales de lo animado e inanimado.

Un aspecto fundamental de la teoría del acto de imagen –que resulta 
particularmente valioso para nuestra comprensión del silencio material– 
es la noción de energía intrínseca (enérgeia) de la materia. Como señala 
Bredekamp citando a Hegel, podemos comprender esta energía como “la 
habilidad completamente subjetiva que se manifiesta a sí misma de esta 
manera objetiva como habilidad de los medios mismos en su vivacidad y 
acción de poder generar por sí mismos una objetividad” (“Acto de imagen” 
14). Esta concepción hegeliana de la energía material como capacidad 
autogenerativa ilumina nuestra comprensión del silencio como expresión 
de agencia.

El silencio de la materia devastada, como el de la Laguna Aculeo, 
no es un fenómeno pasivo, sino la manifestación activa de una energía 
intrínseca que se despliega como respuesta a la intervención humana. La 
desecación del lago no es un simple resultado mecánico de procesos naturales 
y sociales, sino la exteriorización de una energía material que se manifiesta 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  385

políticamente a través del silencio. Esta energía no es antropomórfica ni 
precisa atribuir intención consciente a la materia, sino que emerge de 
la propia procesualidad material, de su capacidad para transformarse y 
transformar el espacio intersubjetivo.

La comprensión de la energía intrínseca de la materia permite superar 
la tradicional dicotomía entre agencia humana activa y materialidad pasiva. 
Tal como Bredekamp resalta de la compresión de Jackson Pollock sobre su 
trabajo: “No tengo miedo de hacer cambios, de destruir la imagen, etc., 
porque la pintura tiene una vida propia. Trato de dejar que se manifieste” 
(“Acto de imagen” 22). De manera análoga, el silencio material no es un 
mero vacío que espera ser llenado con significados humanos, sino una 
manifestación activa de la vida propia de la materia que debe ser atendida 
en sus propios términos.

6.1.	 Del ego de las formas materiales al republicanismo de la naturaleza

Finalmente, la noción de Bredekamp del “ego de las formas conformadas” 
(“Acto de imagen” 24 y ss.) ofrece una perspectiva fecunda para entender 
el lugar del silencio material en el republicanismo de la naturaleza que 
proponemos. Como explica Bredekamp, el acto de imagen “comprende 
el mundo de las formas conformadas como una entidad que aborda al 
observador con fuerza autónoma. Puede ser llamado el ego de las formas 
conformadas” (24). Esta concepción de un ego material que interpela 
autónomamente al sujeto humano permite conceptualizar el silencio no 
como ausencia sino como una forma de interpelación material.

El silencio de la Laguna Aculeo, como expresión de un ego material, 
no constituye la ausencia de comunicación sino una modalidad específica de 
interpelación ética y política que desafía las pretensiones del poder soberano 
humano. Este desafío no se expresa mediante palabras sino a través de la 
propia materialidad transformada, que opera como acto de imagen en el 



386  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

sentido de Bredekamp: “el receptor de las formas configuradas es tanto 
sujeto como objeto de su fuerza activa y activante” (25).

Esta concepción del silencio como manifestación de un ego material 
permite consolidar teóricamente la propuesta de un republicanismo de 
la naturaleza que reconozca los derechos políticos de las entidades no 
humanas sin necesidad de antropomorfizarlas. La materia, mediante su 
silencio elocuente, ejerce una ciudadanía republicana no basada en el habla, 
sino en la capacidad de resistir la dominación a través de transformaciones 
materiales significativas.

Desde esta perspectiva, el republicanismo de la naturaleza que 
proponemos no busca simplemente dar voz a entidades no humanas en 
términos antropomórficos, sino reconocer que estas entidades ya se expresan 
políticamente a través de modalidades materiales específicas como el silencio. 
La teoría del acto de imagen nos permite comprender estas expresiones 
no como deficitarias respecto del modelo del habla humana, sino como 
manifestaciones plenas de agencia política a través de la materialidad.

En este sentido, la teoría del acto de imagen de Bredekamp y nuestra 
propuesta del silencio como agencia material convergen en el objetivo de 
“establecer una teoría de la cultura capaz de aprehender a la humanidad 
en igual medida como creadora y producto de las formas que ella misma 
produce” (“Acto de imagen” 26). El republicanismo de la naturaleza 
constituiría así no una solo extensión de derechos humanos a entidades 
no humanas, sino una transformación radical de nuestra comprensión de 
lo político que reconozca la agencia material expresada a través del silencio 
como constitutiva de la comunidad política.

Hemos explorado las complejas relaciones entre imagen, discurso y 
silencio, profundizando en cómo la materia manifiesta su agencia política 
a través de una performatividad silenciosa. Partiendo de la teoría de los 
actos de imagen de Bredekamp y su diálogo con los nuevos materialismos, 
hemos examinado el potencial del silencio como acto ilocucionario, capaz 
de interpelar éticamente a quienes lo experimentan. Las experiencias 
artísticas de Cage, Chillida y Rauschenberg nos han permitido comprender 
el silencio no como ausencia, sino como presencia activa, mientras que los 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  387

casos de los búnkeres berlineses y la Laguna Aculeo han evidenciado cómo la 
materia silenciosa ejerce resistencia frente al poder soberano. La taxonomía 
esquemática-sustitutiva-intrínseca adaptada al silencio material, junto 
con la secuencia genética del punto, la línea y el color, y la comprensión 
de la energía intrínseca de la materia, nos han proporcionado un marco 
conceptual para identificar las diversas modalidades mediante las que el 
silencio opera como expresión de agencia política. Esta reconceptualización 
de la materia como portadora de un ego que interpela autónomamente 
al sujeto humano nos conduce a explorar cómo estas manifestaciones de 
resistencia material pueden articularse en un marco político que trascienda 
el antropocentrismo tradicional. En el siguiente apartado examinaremos 
precisamente las posibilidades que este reconocimiento de la agencia material 
abre para la fundamentación de un republicanismo de la naturaleza, capaz 
de incorporar a las entidades no humanas como sujetos políticos legítimos 
sin subsumirlas en categorías antropocéntricas.

6.2.	 El silencio: ¿hacia un republicanismo de la naturaleza?

Tras haber explorado la fundamentación teórica de la agencia material 
a través del silencio, corresponde examinar las profundas implicaciones 
políticas que este reconocimiento conlleva para nuestra comprensión de la 
comunidad política. La posibilidad de concebir el silencio como forma de 
performatividad ilocucionaria mediante la cual la materia manifiesta resistencia 
frente al poder soberano humano, nos sitúa ante el desafío de reconfigurar 
los fundamentos mismos del republicanismo tradicional. En este apartado, 
articulamos una propuesta que trasciende los límites antropocéntricos de 
la teoría política tradicional, explorando primero la tensión nietzscheana 
entre silencio animal y lenguaje humano como puerta de entrada a una 
comprensión renovada de la naturaleza como sujeto político. Examinamos 
luego las posibilidades que los nuevos materialismos ofrecen para una política 
de renaturalización spinoziana, indagando en los elementos constitutivos de 



388  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

un posible republicanismo de la naturaleza. Profundizamos en la compleja 
relación entre vibración, silencio y diferencia en el contexto del Antropoceno, 
alertando sobre los riesgos de ciertas ontologías vibratorias que, bajo una 
aparente inclusividad radical, pueden reproducir lógicas coloniales de 
dominación. Finalmente, proponemos una ética del encuentro frente a 
la ética de la comunalidad, abogando por formas de escucha del silencio 
material que no presupongan una continuidad ontológica homogeneizadora, 
sino que reconozcan y respeten la alteridad irreductible de la materia como 
fundamento de una relación política transformadora.

Nietzsche establecía una distinción entre verdad y silencio, característicos 
de los animales, y lenguaje y conceptos, propios de los humanos (Lemm 
117-18). Los primeros elementos (silencio/verdad) constituían para 
Nietzsche características originarias de los animales racionales, entendidos 
como seres pensantes pero silenciosos. Ese silencio también marcaba su 
alteridad, haciéndolos inaccesibles a los animales humanos. Nietzsche 
diferenciaba así las metáforas intuitivas y el conocimiento pictórico del 
lenguaje conceptual y el pensamiento abstracto. Lo primero se vinculaba 
a lo que Nietzsche entendía como la verdad silenciosa de los animales, 
que permitía el acceso a una verdad inmediata e individual sin destruir esa 
realidad. El lenguaje conceptual y el pensamiento abstracto, en cambio, se 
vinculaban al conocimiento metafísico, al conocimiento de regularidades y 
leyes. Si bien estas últimas formas de conocer son distintivamente humanas, 
como destacó el propio Nietzsche, los humanos no están por ello excluidos 
de participar en las formas animales de conocer el mundo. La animalidad 
humana, compartida con el animal no humano, sigue siendo posible 
mediante el conocimiento pictórico, capturando enunciados visualmente 
(Lemm 118-119).

Como hemos argumentado, el silencio funciona como una forma de 
performatividad ilocucionaria y, en tanto tal, constituye un medio por el 
cual la realidad no humana responde al poder soberano humano, desafiando 
activamente ese poder de manera análoga a la tradición de la ciudadanía 
republicana. A través de este silencio activo, por ejemplo, la Laguna Aculeo 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  389

ha respondido al ejercicio humano del poder que la ha secado y vaciado. La 
desecación de la laguna pone de manifiesto también las asimetrías de poder 
entre los seres humanos, desde el uso privilegiado del conocimiento técnico 
hasta la distribución profundamente injusta de bienes fundamentales como 
el agua, revelando cómo las jerarquías socioeconómicas se materializan en 
transformaciones ecológicas.

Los nuevos materialismos recuperan el pensamiento de Spinoza a 
través de la interpretación deleuziana. Hasana Sharp, por ejemplo, encuentra 
en Spinoza una perspectiva compatible con los nuevos materialismos que 
posibilita lo que ella define como una política de renaturalización (2). 
Tal política sería viable, argumenta Sharp, mediante una reinterpretación 
spinoziana de los conceptos de lo natural y de naturaleza, que incluiría como 
natural no solo las realidades no humanas, sino también artefactos como 
computadoras, cyborgs y robots, colapsando así la distinción tradicional entre 
lo natural y lo artificial. Al sostener que los determinantes de la naturaleza 
humana se aplican a todos los animales, Sharp nos insta a reconsiderar la 
soberanía tal como se ha entendido en la modernidad antropocéntrica. La 
posibilidad de renaturalización que vislumbra se deriva de esta reevaluación 
de las concepciones existentes tanto de la soberanía como de la naturaleza 
(44).

Sostenemos que esa renaturalización permite un renovado reconocimiento 
teórico de la agencia de la materia, manifestada en la acción silenciosa 
frente al abuso de poder. Esta manifestación de la agencia material exige 
establecer límites a la soberanía humana. Es necesario un mayor desarrollo 
teórico para elaborar una comprensión más profunda de la acción no 
humana, integrando la teoría de los actos de habla (Skinner, “Ambrogio”), el 
concepto de Bildakt y los nuevos materialismos. Esta convergencia promete 
fundamentar una teoría republicana que trascienda el antropocentrismo 
para incluir a la propia naturaleza como sujeto político.

Para concebir un republicanismo de la naturaleza resulta imprescindible 
preservar el núcleo conceptual de lo republicano, no como principio de 
orden jurídico, sino como resistencia al orden entendido como estructura 
de dominación. La idea de dominación debe superar la distinción clásica 



390  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

del derecho romano entre personas y cosas, donde lo fundamental es la 
persona humana, mientras todo lo no humano queda relegado a la categoría 
de cosas susceptibles de posesión. Esta distinción ha limitado históricamente 
la noción de agencia a aquello que confiere carácter distintivo al animal 
humano: las palabras como expresión de su racionalidad. Como han señalado 
acertadamente los nuevos materialismos, reinterpretar a Spinoza permite 
una comprensión diferente de la totalidad natural, considerándola como 
un supraindividuo que contiene todas las entidades que lo componen. La 
transformación de individuos y entorno en la imagen de una comunidad 
única mediante la expresión no lingüística y la resistencia del silencio frente 
a la acción humana adquieren tanto posibilidad teórica como relevancia 
política.

El republicanismo de la naturaleza que proponemos se fundamenta 
en tres elementos: primero, el reconocimiento de la capacidad agencial de 
la materia para manifestarse políticamente mediante el silencio; segundo, 
la comprensión de que esta agencia material actúa como resistencia frente 
a formas de dominación análogas a las que el republicanismo tradicional 
ha identificado en el ámbito humano; y tercero, la necesidad de replantear 
nuestros marcos institucionales y conceptuales para incorporar esta agencia 
en nuestras consideraciones políticas.

Este republicanismo extendido no implica una simple atribución 
antropomórfica de cualidades humanas a entidades no humanas, sino 
un reconocimiento de formas de agencia diferenciadas, pero igualmente 
significativas políticamente. Las transformaciones materiales como la 
desaparición de la Laguna Aculeo constituyen actos políticos que exigen 
respuesta, manifestaciones de resistencia frente a la dominación que 
requieren ser interpretadas como expresiones legítimas en una comunidad 
política ampliada.



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  391

7.	 La vibración, el silencio y la ética de la diferencia 
en el Antropoceno

El potencial político del silencio que hemos identificado como núcleo de 
la agencia material adquiere una relevancia crítica ante el actual contexto 
del Antropoceno (Lewis y Maslin). La época geológica marcada por la 
actividad humana como fuerza determinante de los sistemas planetarios 
nos enfrenta a la necesidad de reconsiderar fundamentalmente las relaciones 
entre lo humano y lo no humano (Chung). Nuestra tesis sobre el silencio 
como forma de performatividad ilocucionaria de la materia encuentra eco 
y tensión en los debates contemporáneos sobre materialismo y ontología 
que atraviesan diversas disciplinas de las humanidades y las ciencias sociales.

El aparente silencio de la materia ha sido interpretado recurrentemente 
como un vacío que puede llenarse mediante la atribución de características 
humanas o, en términos más sofisticados, mediante una comprensión vibratoria 
de la existencia que pretende unificar ontológicamente todas las entidades. 
Bennett han propuesto que la vibración constituye el denominador común 
por excelencia, que revela cómo entidades humanas y más-que-humanas 
son cosustanciales y coimplicadas éticamente (Bennett, Vibrant Matter).

Este giro materialista postula que la vibración puede entenderse como 
“un hilo o ritmo común que recorre el universo desde su indeterminabilidad 
inorgánica caótica hasta sus fuerzas más íntimas de inscripción en cuerpos 
vivos de todo tipo y de vuelta otra vez” (Bennett, “The Force”). La vibración 
se convierte así en el fundamento ontológico de una política radicalmente 
inclusiva que pretende incitar la identificación mediante una política 
más-que-humana, radicalmente horizontal. Este enfoque aparece con 
particular intensidad en estudios sonoros y musicológicos contemporáneos 
que consideran el sonido como manifestación de esta interconectividad 
vibratoria universal.

Sin embargo, esta perspectiva, aunque persuasiva en su aparente 
radicalidad inclusiva, conlleva riesgos significativos que es necesario examinar 
críticamente. La ética de la comunalidad que deriva de estos fundamentos 



392  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

ontológicos comunes puede conducir a una lógica homogeneizadora que 
amenaza con oscurecer las diferencias constitutivas y las asimetrías de 
poder que persisten en nuestra realidad social y material. La pretensión 
de una ontología plana basada en la vibración, aunque presentada como 
emancipatoria, puede funcionar como un mecanismo que invisibiliza 
diferencias significativas bajo la retórica de una inclusividad radical.

El problema principal de los giros ontológicos vibratorios radica en 
que su objetivo no es contrarrestar las asociaciones necropolíticas entre 
diferencia y deficiencia, sino más bien enmarcar la diferencia como una 
superficie o ilusión contrarrestada por realidades más profundas. Su maniobra 
consiste en desterrar o disipar la diferencia, incluso mientras propugnan 
una retórica de hospitalidad radical hacia lo diferente, reinscribiendo así, 
de manera encubierta, fobias coloniales y antinegras hacia la diferencia.

La reducción de toda materia a su condición vibratoria produce 
una violencia ontológica sobre la diferencia, asimilándola a una identidad 
subyacente que niega su potencial disruptivo y político. Como señala Zakiyyah 
Iman Jackson, “solo cuestionando en lugar de presuponer la virtuosidad del 
reconocimiento humano podremos desarrollar una praxis del ser que no 
solo sea una alternativa a lo necropolítico, sino que se oponga a ello” (18). 
Esta advertencia encuentra resonancia en nuestra comprensión del silencio 
como agencia material, que no busca una integración homogeneizadora en 
un continuo ontológico, sino precisamente articular la potencia política 
de lo que permanece irreductible a la lógica del discurso antropocéntrico.

La materia silenciosa no es vibración que pueda ser asimilada en una 
continuidad con lo humano, sino que constituye una alteridad radical que 
resiste la incorporación en categorías preestablecidas. En este sentido, el 
silencio de la Laguna Aculeo tras su desecación no expresa meramente un 
punto en un continuo vibratorio compartido con lo humano, sino una 
ruptura, una interrupción que manifiesta una agencia irreductible a los 
términos de la comunicación logocéntrica.



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  393

8.	 Hacia un republicanismo de la naturaleza atento a 
la diferencia

Si buscamos fundamentar teóricamente un republicanismo de la naturaleza que 
reconozca la fuerza política del silencio como expresión de agencia material, 
debemos evitar la tentación de subsumirlo en una continuidad ontológica 
homogeneizadora. En lugar de fundamentar la ética en denominadores 
comunes ontológicos, debemos cultivar una ética atenta a la diferencia, a 
la singularidad de cada encuentro con la materialidad no humana.

El silencio de la materia no es la ausencia de un lenguaje común que 
debamos descifrar o integrar en nuestra comprensión, sino la manifestación 
de una alteridad constitutiva que nos interpela éticamente precisamente 
en su irreductibilidad. La desaparición de la Laguna Aculeo no es un 
mensaje en un código vibratorio universal que podamos traducir, sino un 
acontecimiento singular que exige una respuesta ética específica, atenta a 
las condiciones históricas, sociales y materiales que lo han producido.

En este sentido, un republicanismo de la naturaleza verdaderamente 
crítico debe fundamentarse no en la negación de la diferencia en favor de 
una ontología común, sino en una ética que reconozca y respete la alteridad 
irreductible de la materia. Esto implica abandonar la pretensión de incorporar 
lo no humano en un lenguaje común basado en la vibración, y en su lugar 
desarrollar modos de atención que permitan percibir y responder a la 
singularidad de cada manifestación material.

Frente a la ética de la comunalidad derivada de ontologías vibratorias, 
proponemos una ética del encuentro que no presupone un terreno común 
ontológico, sino que se construye en la misma práctica de la relación con 
la materialidad. Esta ética no deriva imperativos éticos de denominadores 
comunes ontológicos como la vibración material, sino que reconoce que 
la relación ética se constituye precisamente en el encuentro con lo que 
permanece irreductiblemente otro. 

El silencio de la materia, en lugar de ser interpretado como un 
punto en un continuo vibratorio compartido, se convierte así en el espacio 



394  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

mismo de un encuentro ético que no presupone la traducibilidad del otro a 
términos familiares. El republicanismo de la naturaleza que proponemos se 
fundamenta en esta ética del encuentro, que no busca asimilar la diferencia 
en una identidad subyacente, sino que reconoce la fuerza política de lo que 
permanece irreductiblemente diferente.

La práctica política que deriva de esta ética no es la de una integración 
basada en un sustrato común, sino la de una forma de solidaridad no 
relacional que no presupone la similitud ontológica como condición 
de posibilidad. Tal como sugiere Axelle Karera, “¿cómo sería una ética 
basada en lo radicalmente no relacional?” (49). Esta pregunta nos invita 
a imaginar formas de relación política que no dependan de la asimilación 
de la diferencia en una identidad común, sino que reconozcan precisamente 
la potencia política de lo que permanece irreductible.

En lugar de una ontología vibratoria que unifica todas las entidades en 
un continuo material, proponemos una comprensión del silencio material 
como un modo de comunicación que no depende de la continuidad 
ontológica. Tal como sugieren pensadores indígenas como Warren Cariou 
(Métis), Jeannette C. Armstrong (Okanagan) y Vanessa Watts (Mohawk/
Anishinaabe), la comunicación con la tierra no se fundamenta en una 
sustancialidad común, sino en prácticas de escucha que reconocen la 
alteridad constitutiva de lo no humano. 

“Se dice en Okanagan que la tierra habla constantemente. No aprender 
su lenguaje es morir”, escribe Armstrong (175). Esta perspectiva no reduce 
la comunicación a un denominador común vibratorio, sino que reconoce 
que la comunicación es posible precisamente por la diferencia. La vibración 
puede funcionar aquí no como un sustrato ontológico común, sino como 
un recordatorio mnemotécnico de este acto de escucha y la necesidad de 
realizarlo, así como del potencial de fracaso que acecha todas las escenas 
de escucha y reciprocidad comunicativa.

Este marco interpretativo sugiere una comprensión del silencio 
material no como expresión de una comunalidad ontológica, sino como 
un acto comunicativo material-semiótico que llama a los oyentes humanos 
a escuchar los mandatos situados de la Tierra del Antropoceno. La pérdida 



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  395

y la dificultad inherentes a esta comunicación tienen un valor crítico: las 
condiciones de escucha defectuosas en la vida sónica pueden hacer que 
el oído se entrecierre y escuche con más atención si se tiene en cuenta la 
importancia de esa escucha y la posibilidad de su fracaso.

Conclusión: el silencio como resistencia 
a la homogeneización del Antropoceno

El silencio de la materia, tal como lo hemos conceptualizado a lo largo 
de este trabajo, adquiere una relevancia política crucial en el contexto del 
Antropoceno. Si el Antropoceno, como concepto, amenaza con actuar como 
una poderosa fuerza homogeneizadora que oscurece las desigualdades raciales 
y coloniales que persisten y se profundizan en la crisis climática actual, el 
silencio material constituye una forma de resistencia a esta homogeneización.

El silencio de la Laguna Aculeo, de los búnkeres berlineses transformados 
en espacios artísticos, de las obras de John Cage, Eduardo Chillida y Robert 
Rauschenberg, no expresa una integración en un continuo vibratorio 
universal, sino precisamente una interrupción, una ruptura que manifiesta 
la irreductibilidad de la materia a los términos del discurso antropocéntrico 
y logocéntrico. Esta irreductibilidad es fundamentalmente política, 
pues cuestiona las pretensiones de soberanía del poder humano sobre la 
materialidad del mundo.

Un republicanismo de la naturaleza atento a esta irreductibilidad 
no busca incorporar lo no humano en un lenguaje común basado en la 
vibración, sino desarrollar modos de atención que permitan percibir y 
responder a la singularidad de cada manifestación material. La ética que 
deriva de esta atención no presupone la similitud ontológica como condición 
de posibilidad, sino que reconoce precisamente la potencia política de lo 
que permanece irreductiblemente diferente.

En este sentido, el silencio material que hemos explorado a lo largo de 
este trabajo constituye una forma de resistencia a las lógicas homogeneizadoras 



396  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

del Antropoceno, una manifestación de agencia que no se deja subsumir 
en las categorías establecidas del pensamiento político occidental. Un 
republicanismo de la naturaleza fundamentado en el reconocimiento de 
esta agencia no busca extender los límites de la comunidad política para 
incluir a lo no humano en términos familiares, sino transformar radicalmente 
nuestra comprensión de lo político para dar cabida a formas de agencia que 
desafían los fundamentos mismos de nuestra tradición de pensamiento.



GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 ·  397

Bibliografía

Aristote. L’animal politique. Editado por Refik Güremen y Annick Jaulin. París: 
Éditions de la Sorbonne, 1974.

Armstrong, Jeannette C. “Land Speaking”. Speaking for the Generations: Native 
Writers on Writing. Editado por Simon J. Ortiz. Tucson: University of 
Arizona Press, 1998.

Austin, John. How to Do Things with Words: The William James Lectures Delivered 
at Harvard University in 1955. Editado por James O. Urmson. Oxford: 
Martino Fine Books, 2018.

Barad, Karen. “Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How 
Matter Comes to Matter”. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 
vol. 28, n.º 3, 2003, pp. 801-831.

Bennett, Jane. “The Force of Things: Steps towards an Ecology of Matter”. Political 
Theory, vol. 32, n.º 3, 2004, pp. 347-372.

_.	 Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham: Duke University 
Press, 2010.

Boros Collection. www.sammlung-boros.de. 

Bredekamp, Horst. “Acto de imagen como testimonio y juicio”. Mythen der 
Nationen. 1945. Arena der Erinnerungen. Editado por M. Flacke, traducido 
por Felisa Santos. Berlín: Deutsches Historisches Museum, 2004, pp. 29-66.

_.	 Image Acts: A Systematic Approach to Visual Agency. Berlín: De Gruyter, 2018.

_.	 Thomas Hobbes-Der Leviathan: Das Urbild des deutschen Staates und seine 
Gegenbilder, 1651–2001. Berlín: Akademie Verlag, 2012.

Butler, Judith. Excitable Speech: A Politics of the Performative. Londres: Routledge, 
2021.

Cariou, Warren. “Sweetgrass Stories, Listening for Animate Land”. Cambridge 
Journal of Postcolonial Literary Inquiry, vol. 5, n.º 3, 2018, pp. 338-352.

Cage, John. “Experimental Music”. Silence. Middletown: Wesleyan UP, 1961, 
7-13.

Chung, Andrew J. “Vibration, Difference, and Solidarity in the Anthropocene”. 
Resonance, vol. 2, n.º 2, 2021, pp. 218-241.

http://www.sammlung-boros.de


398  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 357-399

Coccia, Emanuele y Marissa Gemma. Goods: Advertising, Urban Space, and the 
Moral Law of the Image. Nueva York: Fordham UP, 2018.

Coole, Diana. “Rethinking Agency: A Phenomenological Approach to 
Embodiment and Agentic Capacities”. Political Studies, vol. 53, n.º 1, marzo 
de 2005, pp. 124-142.

Coole, Diana y Samantha Frost. “Introducing the New Materialisms”. New 
Materialisms: Ontology, Agency, and Politics. Editado por Diana Coole y 
Samantha Frost. Durham: Duke UP, 2010, pp. 1-43.

Desmond, William. Art and the Absolute: A Study of Hegel’s Aesthetics. Nueva York: 
State University of New York Press, 1986.

Ferguson, Kennan. “Silence: A Politics”. Contemporary Political Theory, vol. 2, n.º 
1, 2002, pp. 49-65.

Foucault, Michel. Power / Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 
1972–1977. Editado por Colin Gordon, Pantheon Books, 1980.

Gell, Alfred. Art and Agency: An Anthropological Theory. Oxford: Clarendon Press, 
1998.

Goodrich, Peter. Legal Emblems and the Art of Law: Obiter Depicta as the Vision of 
Governance. Cambridge: Cambridge UP, 2014.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Aesthetics: Lectures on Fine Art. Oxford: 
Clarendon Press, 2010.

Hobbes, Thomas. “De Corpore”. The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury. 
Editado por William Molesworth. John Bohn, 1966.

_.	 The Elements of Law: Natural and Politic. Editado por Ferdinand Tönnies, 2.ª 
ed., Routledge, 1969.

Jackson, Zakiyyah Iman. Becoming Human: Matter and Meaning in an Antiblack 
World. Nueva York: NYU Press, 2020.

“John Cage’s 4'33''”. YouTube, www.youtube.com/watch?v=JTEFKFiXSx4. 

Joffé, Roland, director. The Killing Fields. Warner Bros., 1984. 

Karera, Axelle. “Blackness and the Pitfalls of Anthropocene Ethics”. Critical 
Philosophy of Race, vol. 7, n.º 1, 2019, pp. 32-56. 

Lemke, Thomas. The Government of Things: Foucault and the New Materialisms. 
Nueva Yprk: NYU UP, 2021.

http://www.youtube.com/watch?v=JTEFKFiXSx4


GONZALO BUSTAMANTE Y TERESA ANINAT • EL SILENCIO Y LA AGENCIA DE LA MATERIA	 · 399

Lemm, Vanessa. Nietzsche’s Animal Philosophy: Culture, Politics, and the Animality of 
the Human Being. Nueva York: Fordham UP, 2009.

Lewis, Simon L., y Mark A. Maslin. “Defining the Anthropocene”. Nature, vol. 
519, 2015, pp. 171-180.

Mitchell, Andrew J. Heidegger among the Sculptors: Body, Space, and the Art of 
Dwelling. Stanford: Stanford UP, 2010.

Rauschenberg. www.rauschenbergfoundation.org/art/artwork/mother-god. 

Ross, Marc Howard, ed. Culture and Belonging in Divided Societies: Contestation 
and Symbolic Landscapes. Filadelfia: University of Pennsylvania Press, 2012.

Skinner, Quentin. “Ambrogio Lorenzetti’s Buon Governo Frescoes: Two Old 
Questions, Two New Answers”. Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes, vol. 62, n.º 1, 1999, pp. 1-28.

Sharp, Hasana. Spinoza and the Politics of Renaturalization. Chicago: The University 
of Chicago Press, 2011.

The Feuerle Collection. www.thefeuerlecollection.org/en/. 

Watts, Vanessa. “Indigenous Place-Thought & Agency Amongst Humans and 
Non-Humans (First Woman and Sky Woman Go on a European World 
Tour!)”. Decolonization: Indigeneity, Education & Society, vol. 2, n.º 1, 2013, 
pp. 20-34.

Wood, Christopher S. “Iconoclasts and Iconophiles: Horst Bredekamp in 
Conversation with Christopher S. Wood”. The Art Bulletin, vol. 94, n.º 4, 
2012, pp. 515-527.

Zaharijević, Adriana. Bodies That Still Matter: Resonances of the Work of Judith 
Butler. Ámsterdam: Amsterdam UP, 2021. 

http://www.rauschenbergfoundation.org/art/artwork/mother-god
http://www.thefeuerlecollection.org/en/

	_Hlk194327140



