REVISTA DE HUMANIDADES

EL ARTE DE EXISTIR: INTUICION Y SINGULARIDAD
APORTES A LA DIMENSION £TICA DEL PENSAR DE HEIDEGGER A LA LUZ DE SU METONTOLOGIA

CRisTINA CRICHTON

Universidad Adolfo Ibdfiez ROR
cristina.crichton@uai.cl
ORCID: 0000-0002-5345-4335

Revista de Humanidades n.° 53: 401-436

ISSN 0717-0491, versién impresa

ISSN 2452-445X, versién digital

DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.986>

revistahumanidades.unab.cl


https://ror.org/0326knt82
mailto:
https://orcid.org/0000-0002-5345-4335
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.986
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




403

EL ARTE DE EXISTIR: INTUICION Y
SINGULARIDAD

APORTES A LA DIMENSION ETICA DEL PENSAR DE HEIDEGGER A
LA LUZ DE SUMETONTOLOGIA

THE ‘ART OF EXISTING’: INTUITION AND SINGULARITY.
CONTRIBUTIONS TO THE ETHICAL DIMENSION OF HEIDEGGER’S
THOUGHT IN LIGHT OF HIS METONTOLOGY.

CrisTINA CRICHTON

Universidad Adolfo Ibdfiez
Av. Diagonal Las Torres 2640, Santiago, Chile

RESUMEN

El arte de existir (Existierkunst) que emerge en el marco de la nocién
de metontologia (Metontologie), tal como la presenta Heidegger
en 1928, es lo mds cercano que tenemos a un abordaje de los
elementos éticos que la metontologia explicitamente anuncia.
En este articulo sostengo que la nocién de representaciones
intuitivas (anschauliche Vorstellung), que Heidegger desarrolla en
su reflexion sobre el pensamiento representacional a mediados
de la década de 1930 —en un texto que generalmente no se
considera relevante para sus reflexiones éticas—, puede enriquecer
nuestra comprensién del arte de existir al ofrecer una clave
para descifrar lo que realmente significa ver la singularidad, en



404

REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

el sentido que este arte implica. En relacién con esto, sugiero
que la nocién de representaciones intuitivas se presenta como
un elemento importante en la tarea de recuperar el modo de
habitar que figura en el nombre eshos, y que, por tanto, puede
contribuir al desarrollo de lo que Heidegger designa con la
expresion ética originaria (urspriingliche Ethik).

Palabras clave: Heidegger, ética, metontologia, arte de existir,
representaciones intuitivas.

Abstract

The ‘art of existing’ (Existierkunst) that emerges within the
framework of the notion of metontology (Merontologie), as
presented by Heidegger in 1928, is the closest we have to an
approach to the ethical elements that metontology explicitly
announces. In this article, I argue that the notion of ‘intuitive
representations (anschauliche Vorstellung), which Heidegger
develops in his reflection on representational thinking in the
mid-1930s — in a text not generally regarded as relevant to his
ethical reflections — can enrich our understanding of the ‘art of
existing’ by offering a key to deciphering what it truly means ‘to
see singularity’, in the sense implied by this art. In this respect,
I suggest that the notion of ‘intuitive representations’ emerges
as an important element in the task of recovering the mode of
dwelling evoked by the name ezhos, and that it can therefore
contribute to the development of what Heidegger designates
with the expression ‘original ethics’ (urspriingliche Ethik).

Keywords: Heidegger, Ethics, Metontology, Art of Existing, ‘Intuitive
Representations’

Recibido: 24/03/2024 Aceptado: 22/04/2025



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 405

1. INTRODUCCION

Como es bien sabido, Heidegger no escribi6 una ética y fue enfdtico en
mantener una distancia entre esta disciplina y su pensar. Sin embargo, la
posibilidad de establecer una relacién entre la obra de Heidegger y la ética
es un tema que ha generado debates filoséficos intensos y valiosos.

Tal como Lauren Freeman sefiala, entre la primera generacién de
los estudios sobre Heidegger hay un acuerdo general en que este pensador
desatiende (neglects) a la ética (“Metontology” 545, traduccidn propia).
En esta primera generacién, indica ella, también hay un grupo menos
extremo que considera la filosoffa de Heidegger moralmente débil y, por
tanto, incapaz de ofrecer resistencia intelectual al fascismo (545-546 nota
1). Entre aquellos que piensan que Heidegger desatiende la ética, Freeman
destaca la conocida aseveracion de Lévinas de que el otro no es un ser que
pueda ser aprehendido ni comprendido a partir de la ontologia fundamental
heideggeriana, de lo cual concluye que la preeminencia de la ontologia
debe ser rechazada a favor de una ética que prioriza al otro. Sin embargo,
y tal como Freeman destaca, en afios mds recientes el intento levinasiano
de invertir la posicién jerdrquica binaria ontologfa-ética ha encontrado
resistencia y, como varios investigadores han sefnalado, es posible sostener que
en el pensar de Heidegger hay elementos éticos importantes. En particular,
en su pensar temprano de los afios veinte (545-540).

Para Ramén Rodriguez, en cambio, es en el pensar posterior a Ser y
tiempo (1927, en adelante ST) —el pensar inicial (anfingliche) de la verdad del
ser—, alejado de todo andlisis concreto de la existencia fictica que caracteriza su
pensar temprano, donde encontramos una zona de parentesco y proximidad
con la ética que la analitica existencial decididamente rechazaba (Rodriguez,
“Ontologia” 111). Esto se ve con claridad en la muy conocida referencia
de Heidegger a una ética originaria (urspriingliche Ethik) en su texto Carta
sobre el humanismo (1946, en adelante CH). Tal como Rodriguez sugiere,

la descripcién de la ética originaria en términos de “el pensar que piensa



406 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

la verdad del ser como elemento inicial del hombre en cuanto existente”?,

da a entender dos cosas: i) la resistencia de Heidegger a entender la ética
en su sentido habitual (conjunto de reglas y deberes que dirigen la accién
humana) y ii) su intento por dirigir la atencién hacia el hecho de que toda
ética necesita una recuperacion del sentido originario del habitar que figura
en su nombre ezhos (110-11). Sin embargo, nos advierte que es muy dificil
trabajar en esta dimension de la ética originaria (111-12). Para clarificar
esta dificultad, Rodriguez se sirve de un comentario acerca del drbol de
la filosofia de René Descartes* que Heidegger desarrolla en el afio 1949 y
en el que sostiene que su trabajo filos6fico se sita en el suelo en el que se
encuentran las raices de este drbol, estableciendo que la tarea del pensar no
puede ser otra que el retorno al fundamento de la metafisica (109). A la luz
de este simil, dice Rodriguez, podemos decir que “cavar en el fundamento
de la metafisica solo de manera muy indirecta y lejana puede tener algo que
ver respecto del saber moral, la rama que supone todas las demds ciencias
filoséficas que forman el cuerpo entero del drbol” (110). De todos modos,
y a la luz de las ideas i) y ii) recién sefaladas, nos propone que:

el retroceso hacia el fundamento de la metafisica realiza esa labor de recuperacién
[del sentido originario del habitar que figura en el nombre ethos] al intentar
pensar la copertenencia originaria del hombre y el ser por debajo de la
filosoffa moderna de la subjetividad, que es, al decir de la misma Carza sobre
el Humanismo, el modo de pensar en que se asientan las representaciones

habituales de la accién moral del hombre. (111)

Tal como se puede apreciar en esta cita, Rodriguez sugiere —acertadamente
a mi juicio— que el dificil camino a recorrer para trabajar la dimensién ética

originaria de Heidegger es el retroceso hacia el fundamento de la metafisica.

! Heidegger citado por Rodriguez (Heidegger, CH 291/356). Los textos de Heidegger
se citardn por el nimero de la pdgina en espafiol, seguido del nimero de la pdgina
en alemdn.

Este comentario de Heidegger aparece en Introduccion a ;Qué es Metafisica? (299-
300/365-606).



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 407

Un afo después de la publicacién de S7;, en un apéndice al pardgrafo
10 de Principios metafisicos de la légica (1928, en adelante PML), Heidegger
introduce® la nocién de Metontologie (metontologia) para denotar el dominio
6ntico al que la ontologia fundamental tiene que volver —en tanto punto
de origen— para poder dar cuenta del ente en total (das Seiende im Ganzen).
Heidegger caracteriza a la metontologia como un nuevo planteamiento
(neue Fragestellung) que reside en la esencia misma de la ontologia y que es
el resultado de su conversién (Umschlag), su petaBoAn) (metabolé) hacia
su punto de origen. La metontologia es para Heidegger una radicalizacién
(Radikalisierung) de la ontologia fundamental, definiendo la radicalizacién
como aquello que se alcanza cuando logramos una comprensién completa
del ser, a saber, cuando comprendemos que el problema del ser solo puede
tornarse visible cuando existe ya una totalidad posible de entes (wenn
eine mogliche Totalitat von Seiendem schon da ist) (Heidegger, PML 182-
186/196-202).

La descripcién de la metontologia en el apéndice no es extensa,
pero si precisa. De aqui que no ha dejado de llamar la atencién que
Heidegger senale alli que solo en el dominio del preguntar metontolégico-
existencial (metontologisch-existenziellen) —el dominio de la metafisica de
la existencia— es donde pueden situarse las cuestiones de la ética (hier erst
lifst sich die Frage der Ethik stellen) (184/199). Es asi como en las tltimas
décadas encontramos diversas propuestas que, basindose en la aparicién
de la nocién de metontologfa, se abocan a develar importantes elementos
éticos en la obra de Heidegger. Sin embargo, el hecho de que esta nocién
no aparece nuevamente en la obra de este pensador o, en otras palabras,
desaparece luego de su aparicién en el apéndice, pareciera poner en tela

de juicio los resultados a los que llegan los andlisis que tienen esta nocién

Tal como he sefialado , aparte del abordaje de la metontologfa en PML, hay dos obras
en las que Heidegger menciona esta nocidn, pero sin desarrollarla mayormente. Estas
son GA 22 (1926) y GA 83 (1928-1952). Sin embargo, tal como he indicado también,
ambas menciones estdn en linea con lo que dice Heidegger sobre la metontologia
en su Apéndice a PML, a saber: que el redireccionamiento de la investigacion hacia
‘el ente en total’ va de la mano con el reconocimiento de la existencia fictica de la
naturaleza (Crichton, “Metontology” 37, nota 9).



408 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

en sus bases. Tal es el caso de la propuesta de Freeman, quien entendiendo
el surgimiento de la metontologia en la obra de Heidegger como una
declaracién explicita de una preocupacién por lo éntico més intensa que
la que este autor manifestaba en S7; argumenta que la nocién del arte de
existir (Existierkunst) que Heidegger presenta en el apéndice en relacién
a la metontologia, apunta hacia un ejemplar moral (moral exemplar) que
permite vincular el pensamiento de Heidegger con la ética de Aristételes y
de Bernard Williams. Sin embargo, Freeman reconoce que los resultados
de su andlisis pueden ser cuestionados por el hecho de que la nocién de
metontologia desaparece de la obra de Heidegger (545-68).

Tal como he sugerido, hay argumentos que permiten sostener que
la desaparicién de la nocién de metontologia no implica la desaparicién
de la preocupacién por lo éntico que esta nocién denota, sino mds bien al
contrario, es decir, que la desaparicién de la nocién de metontologfa implica
una intensificacion de esta preocupacién. Tal como también he sugerido,
esto permite sostener que para desarrollar una dimensién ética en el pensar
de Heidegger a partir de la preocupacién por lo éntico que la nocién de
metontologia denota, es vilido dirigir la mirada a textos de la etapa tardia
de este autor (Crichton, “Metontology” 55-56).

A la luz de esto, en el presente articulo mostraré que en un texto de
Heidegger de mediados de los afos treinta, La pregunta por la cosa (1935/36,
en adelante PC), que no estd usualmente considerado entre aquellos que
contienen una reflexién ética, aparecen elementos que pueden aportar al
trabajo de elaboracién de la dimensién ética de su pensar. Como se verd,
estos elementos surgen en un andlisis que implica un retroceso al fundamento
de la metafisica, de lo que se desprende que la investigacién desarrollada
en el presente articulo sigue el dificil camino sehalado por Rodriguez para
trabajar la ética originaria.

Comenzaré analizando la interpretacién que Freeman ofrece del arte
de existir, ya que esta nocidn constituye lo mds cercano a un desarrollo de
elementos éticos en el marco de la preocupacién por lo dntico que caracteriza
ala metontologia. En particular, destacaré el papel central que cumple en su

lectura la idea de ver la singularidad. A continuacién, sostendré que, aunque



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 409

PC no suele considerarse como una obra que posee una reflexién ética, si
puede aportar al desarrollo de la ética en Heidegger. Esto, en la medida en
que la superioridad de la verdad de la experiencia cotidiana —que Heidegger
postula en este texto y cuya fundamentacién nos invita a llevar a cabo—
puede entenderse como una orientacién para nuestras acciones (morales)
cotidianas. Luego, mostraré que la critica heideggeriana a la subjetividad
moderna en PC se lleva a cabo mediante un retorno al fundamento de
la metafisica moderna y se articula con una preocupacién por lo dntico.
Esta preocupacién se manifiesta tanto en su rechazo a las representaciones
contra la evidencia de la experiencia cotidiana, como en su valoracién de
las representaciones intuitivas, que desempenan un importante papel en
el proyecto de fundamentacién de la verdad de la experiencia cotidiana en
esta obra. Finalmente, sugeriré que la interpretacién de Freeman del arte
de existir —en particular en lo que atafie al ver la singularidad que este arte
exige— se enriquece al vincularse con la nocién de representaciones intuitiva,
lo que permite sostener que esta nocién puede ser incorporada como un

aporte relevante al desarrollo de la dimensidn ética del pensar de Heidegger.

2. METONTOLOGIA Y EL ARTE DE EXISTIR SEGUN FREEMAN:
VER LA SINGULARIDAD

En el apéndice al § 10 de PML, Heidegger introduce la nocién de metontologfa

dela siguiente manera:

Puesto que hay ser solo cuando ya el ente estd en el ahi, en la ontologia
fundamental se encuentra latente la tendencia a una transformacién metafisica
originaria que es posible solo cuando el ser es comprendido en su problemdtica
total. La necesidad intrinseca de que la ontologia vuelva a alli de donde partié
se puede aclarar mediante el fenémeno originario de la existencia humana: que
el ente ‘ser humano’ comprende el ser; en el comprender el ser se encuentra a
la vez la realizacién de la distincidn entre el ser y el ente; hay ser solo cuando

el Dasein comprende el ser. Con otras palabras: la posibilidad de que haya ser



410 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

en el comprender tiene como presupuesto la existencia fictica del Dasein, y
esta, por su parte, la subsistencia fictica de la naturaleza. Precisamente en el
horizonte del problema del ser planteado radicalmente se muestra que todo esto
solo es visible y puede ser entendido como ser cuando existe ya una totalidad
posible de entes. De aqui se sigue la necesidad de una peculiar problemdtica
que tiene como tema al ente en su totalidad. Este nuevo planteamiento [neue
Fragestellung] de la cuestién se encuentra en la esencia de la ontologia misma
y se produce a partir de su conversién [Umschlag], su petafoAr). Designo
esta problemdtica como metontologia. Y aqui, en el circulo del preguntar
metontoldgico-existencial, estd también el circulo de la metafisica de la
existencia (solo aqui pueden situarse las cuestiones de la ética [hier erst LifSt

sich die Frage der Ethik stellen]). (184/199)

Tal como se puede apreciar aqui, la metontologia nace de una necesidad
de volver al dominio éntico del cual surgié la ontologia fundamental, con lo
que Heidegger sugiere que la ontologia fundamental no habria considerado
plenamente el dominio déntico. A la luz de esto, parece sensato preguntar
por el impacto que tiene el surgimiento de la nocién de metontologfa, en
el proyecto de la ontologfa fundamental de Heidegger, pues sabemos que
se va alejando de dicho proyecto en la etapa tardia de su obra.

Freeman sostiene que a mediados y finales de la década de 1920 hay
una tensién entre lo éntico y lo ontolégico en el pensar de Heidegger y
sugiere que esta tensién puede ser una de las motivaciones de Heidegger
para intentar reelaborar (y solo luego abandonar) su proyecto de la ontologia
fundamental (547). A laluz de esto, destaca que la metontologfa se compone
de un nuevo tipo de cuestionamiento que responde a lo que faltaba en
la naturaleza meramente preparatoria de la ontologfa fundamental. Este
cuestionamiento serd parte de la metafisica de la existencia, cuyo tema es el
ente en total (551). Freeman piensa que en la descripcién de la metontologia
“ya podemos ver a Heidegger gesticulando hacia su giro (Kehre) de la
década de 1930, cuando el ser humano deja de ocupar un lugar central

en su cuestionamiento y andlisis del ser” (551). De manera similar, dice,



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 41

la metontologia no privilegia solo al Dasein del modo en que lo hizo la
ontologia fundamental y, por esta razdn, ella cree que puede verse como el
primer (o proto-) giro en el pensar de Heidegger (551). En esta linea, sugiere
entender la metontologfa como un desarrollo de la posicién de Heidegger
en 87, alaluz de sus propias observaciones inciertas (incluso tentativas) que
concluyen ese texto, respecto de la posibilidad de que la ontologia requiera
una base 6ntica (550). En consonancia con esto, comprende la metontologia
como “el autovuelco fundamental de la ontologia que al mismo tiempo
se construye y se desarrolla al regresar a la condicién fictica concreta de
la que surgié” (550). Freeman entiende la naturaleza de este desarrollo en
términos de una creciente preocupacién por el dominio éntico por parte
de Heidegger (549). Tal como senala, el dominio éntico en relacién con
la metontologia ha sido entendido de multiples maneras, proponiendo
ella entenderlo en términos de una concepcién mds matizada de lo 6ntico
(mmore nuanced conception of the ontic), que implica “un retorno, de manera
ontolégicamente informada, a lo éntico: a los seres, los seres humanos
individuales y las relaciones entre ellos” (550, nota 20)*. Lamentablemente
Freeman no ofrece un desarrollo de esta mds matizada concepcién. Retomaré
este asunto en las conclusiones de este articulo.

Teniendo a la vista la referencia explicita de Heidegger a la posibilidad
de situar las cuestiones éticas en la metontologia, Freeman sostiene que un
retorno hacia el ente en total conlleva algo ético debido a que involucra
una comprensién de la idea de relacién y, en la medida en que lo ético
se preocupa —inter alia— de relaciones, una comprensién del ente en total
es un ingrediente primordial para una comprensién de la ética (551). En

este sentido, ella quiere proponer que la metontologia “no es solo una

Freeman explica que su interpretacion se opone a muchas otras interpretaciones, como la
de Crowell (2000), quien piensa que la metontologfa es una reversién a un fundamento
meramente éntico que equivale a un abandono de la ontologfa fundamental, o la de
Krell (1986), quien piensa que se trata de un retorno a un dominio de significacién
preontoldgica o que es algo asi como la antropologfa filoséfica. Para ella, estas y otras
interpretaciones “pierden el punto de la concepcién mds matizada de Heidegger de
lo 4ntico después del proyecto ontolégico desarrollado en S7” (549-50, nota 20).



412 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

comprension de que la ontologia fundamental no cumpli6 con los estdndares
y condiciones establecidos por Heidegger” (550), sino que demuestra que
este pensador no ignord el papel y la presencia de la ética en nuestras vidas.

Al igual que Rodriguez, Freeman es conciente de la necesidad de
definir la palabra ética en relacién al pensar de Heidegger. Probablemente
la manera més evidente de argumentar esta necesidad es que, tal como ella
misma indica, la reconsideracién de la comprensién del ser humano en tanto
Dasein nos compele a repensar lo que queremos decir con la palabra ética
(Freeman, “A re-reading” 86, traduccién propia). Tradicionalmente, prosigue
Freeman, la ética se ha basado en un sujeto (un ser tinico, estable y esencial
al que se puede atribuir la responsabilidad moral, la obligacién, el elogio y la
culpa) y Heidegger, al trastocar esta nocién tradicional de subjetividad con
su comprensién del Dasein, deja necesariamente fuera a la ética en cualquier
sentido tradicional (85). En linea con esto, nos sugiere que la ética o lo
ético en Heidegger podria entenderse como “una prdctica de vivir bien con
y para otros de acuerdo con ciertos estindares heredados que promueven
el florecimiento del individuo y de la comunidad” (“Metontology” 552),
senalando que estos estdndares no serfan absolutos y universales sino que
evolucionarian sobre la base de una consideracién sobre cémo realmente
llevamos nuestras vidas a la luz de las normas que heredamos (con lo que
incorpora una dimensién histérica en esta comprensién de la ética), y
también sobre cémo deberfamos llevar nuestras vidas (552). Para Freeman,
esta comprensién de la ética podria compartir preocupaciones bésicas con
una ética aristotélica y con un tipo moderado de particularismo moral. Esto
es precisamente lo que ella tiene en vistas al abordar la nocién del arte de
existir que Heidegger presenta en PML en relacién con la metontologia,

con las siguientes palabras:

Solo quien comprende el arte de existir [Existierkunst], considera, en su obrar,
lo que en cada momento obtiene como totalmente tnico, y, al mismo tiempo,
sin embargo, se da cuenta de la finitud de este actuar, solo él comprende la
existencia finita y puede esperar realizar algo en ella. Este arte de existir no

es la autorreflexion, que es una caza desinteresada, para husmear motivos y



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - AI3

complejos, a partir de los cuales se alcanza un reposo y la dispensa de actuar,

sino que es Unicamente la claridad del obrar mismo, la caza de genuinas

posibilidades [echren Moglichkeiten). (185-86/201)

Freeman argumenta que la nocién del arte de existir, cuando es leida a la
luz de algunos conceptos clave en relacién con el Dasein presentados en
ST, tales como ser-con (Mitsein) y ser-cada-vez-mio (Jemeinigkeit), permite
sostener que Heidegger estd apuntando hacia un ejemplar moral (moral
exemplar) que lo vincula estrechamente con la ética de Aristételes y de
Bernard Williams (553-66). Uno de los momentos clave de su andlisis es
su abordaje de las tres facetas que, segtin la cita anterior, ella presenta como
cruciales de quienes comprenden el arte de existir, a saber: son personas
que (a) abrazan la singularidad de la existencia, (b) comprenden la finitud
de la actividad y (c) son guiados por posibilidades reales’.

Una de las ideas que atraviesa el andlisis de Freeman, es que llevar a
cabo estas tres facetas requiere que la persona en cuestion tenga la capacidad
de ver la singularidad. En el caso de las dos primeras facetas esto se puede
apreciar, por ejemplo, cuando Freeman sostiene que tanto la singularidad
de la existencia como la finitud de la actividad hacen referencia a personas
que tienen “la capacidad de discernir la singularidad de lo que importa y
dénde importa en ausencia de un conjunto definido de principios” (554)
y no a personas que estén “equipadas y guiadas por una lista exhaustiva de
principios morales acompafada de la capacidad de subsumir correctamente
cada nuevo caso bajo el correcto” (554). En el caso de la tercera faceta, la
necesidad de ver la singularidad queda manifiesta cuando, por ejemplo,
Freeman explica que la persona que Heidegger parece tener en mente basa
sus decisiones y acciones en posibilidades reales, refiriendo con esto a sus
experiencias y a una comprensién particular de su situacién (556). De este
modo, quienes son competentes en el arte de existir aprenden a actuar bien

en situaciones particulares, “y esta habilidad de actuar de manera tal que

Freeman usa la expresién posibilidades reales en vez de posibilidades genuinas. En
esto sigue la traduccién de PML al inglés (Heidegger, The Metaphysical Foundations
of Logic 158).



414 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

lo hace bien (gets it right) no es la mera aplicacién de una regla objetiva;
sino que estd basada en una sensibilidad y en un estar al tanto (awareness)
que estdn fundadas en nuestro ser-en-el-mundo con otros” (556). En las
conclusiones de este articulo volveré al punto de ver la singularidad en
relacién con la dimensidén ética en la obra de Heidegger.

Al finalizar su andlisis, Freeman destaca que una de sus deficiencias
es que opera en un nivel muy general, lo que parece ir en contra de lo
propio a la metontologfa en tanto implica un regreso a la metafisica dntica:
a las ontologfas regionales que quedaron fuera de $7y, mds atin, a nuestra
existencia fictica en el mundo con otros (565). Para ella, una de las razones
que explican la deficiencia de su andlisis es que Heidegger nunca desarrollé
su pensamiento acerca de la metontologia mds alld de las pocas pdginas
en el apéndice de PML. Asi como la ontologia fundamental, sostiene,
el proyecto de la metontologia “pronto se quedé en el camino” (565).
Freeman salva este problema al destacar que Heidegger ofrece mds bien una
descripcién que una prescripcién, y que con esto estd enfatizando el aspecto
fenomenolégico (entendido en un sentido amplio) de su pensamiento,
que mira los entes tal como son con el fin de hacer sentido y aprender de
nuestra experiencia. En esta linea, propone que Heidegger estd mds bien
haciendo un punto de metaética, a saber: que la dimensién de la ética no se
trata mejor tedricamente en términos de reglas, axiomas e imperativos, sino
que es una dimensién fundamentalmente préctica en la que aprendemos
haciendo y al estar en relaciones reales con otros. Segtin Freeman, esto es
consecuente con el proyecto general de Heidegger: no nos dice cémo pensar,
pero nos pone la pregunta (y el problema) acerca de cémo trabajar y llenar
la amplia posibilidad que él ha abierto (565-66).

En consonancia con esto tltimo, en lo que viene argumentaré que
PC, a pesar de no ser considerada como una obra que contiene elementos
éticos, si puede posicionarse como una obra a la que es pertinente recurrir
para trabajar esta amplia posibilidad que Heidegger ha abierto en relacién

con la ética.



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 415

3. LA SUPERIORIDAD DE LA VERDAD DE LA EXPERIENCIA
COTIDIANA EN PC EN TERMINOS DE UNA GUIA PARA
NUESTRAS ACCIONES DEL DiA A DiA

En la Introduccién a PC, Heidegger desarrolla la distincién entre el modo
de pensar cotidiano y el modo de pensar cientifico moderno. Asi, usa el
término experiencia en dos sentidos: experiencia cotidiana y experiencia
cientifica de las cosas (Alltigliche und wissenschaftliche Dingerfahrung). A la
luz de esta distincién, destaca lo que a mi juicio es su mayor preocupacién
en esta obra, a saber: que con las ciencias “se da continuamente un acceso
y una transicién inmediatos desde el opinar y el representar cotidianos”
(Heidegger, PC A 17/1), lo que implica que el pensar cientifico se ha
apropiado de nuestra experiencia cotidiana de las cosas. Heidegger nos
convoca a poner en cuestién esta apropiacién, llamdndonos a mirar la

experiencia cotidiana sin las representaciones cientificas mediante:

No hay, en primer lugar —ni en dltimo lugar— una razdn sostenible para dudar
de nuestra experiencia cotidiana. Sin embargo, no basta afirmar que lo que nos
muestra la experiencia cotidiana de las cosas sea lo verdadero. .. Precisamente si
esta experiencia cotidiana conlleva una verdad y, mds adn, incluso una verdad
destacada [ausgezeichnete], esta debe fundamentarse, es decir, su fundamento

debe ponerse, reconocerse y asumirse como tal. (29-30/11-12)

Tal como la cita muestra, basindose en que nuestras experiencias cotidianas
contienen una verdad destacada, superior o excepcional®, Heidegger nos
llama a trabajar en la fundamentacién filoséfica de esta verdad. De hecho,
una lectura de la Introduccién a PC muestra con claridad que, para él, la

historia de la filosofia —o, m4s precisamente, su interpretacién tradicional—

Las dos versiones al inglés de PC traducen la palabra alemana ausgezeichnete por superior
y exceptional, respectivamente (Heidegger, What is a Thing? 12) y (Heidegger, The
Question Concerning the Thing 8). La traduccién al espanol por destacada es sin duda
correcta, pero usaré la palabra en espafiol superior, en tanto presta mayor servicio a
la direccién de mi andlisis.



416 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

ha consistido en un esfuerzo de fundamentacidn filos6fica de la verdad de
la experiencia cientifica. ;En qué consiste el cardcter superior de la verdad

de la experiencia cotidiana?

Un ejemplo comun: el sol se pone tras unas montafas, un disco brillante
de como mucho entre medio metro y un metro. Ahora esto no necesita ser
descrito, lo que el sol es para el pastor que regresa a casa por el prado con
su rebafio ahora; este es el sol verdadero, el mismo al que espera el pastor
a la mafiana siguiente. Pero el sol efectivo [wirklich] se ha puesto ya hace
unos minutos; lo que vemos es solo una apariencia [Schein] causada por
determinados procesos de radiacidn. Pero también esta apariencia lo es solo
porque “efectivamente” [in Wirklichkeit] —decimos— el sol en general no se
pone; no se mueve alrededor de la Tierra, sino que, al contrario, es la Tierra
la que gira en torno al sol. Y este sol, a su vez, tampoco es el centro tltimo
del universo... ;Cudl es el sol efectivo? ;Qué cosa es la verdadera — el sol del
pastor o el sol del astrofisico? ;O acaso estd mal formulada la pregunta? Y, si
es asi, sjpor qué? (30-31/12-13)

Aunque esta cita no expone las razones que explican la superioridad
de la experiencia cotidiana y, en general, no encontramos una referencia
explicita a esto en PC, sugiero que si permite sostener que esta superioridad
guarda relacién con el hecho de que el modo en que las cosas son vistas, al
ser miradas a la luz de la verdad de la experiencia cotidiana, tiene un impacto
inmediato en nuestro comportamiento hacia nosotros mismos, hacia los
demds y hacia el mundo: el sol pequefio —¢l sol del pastor— es mds relevante
que el sol grande —el sol del astrofisico— para guiar nuestras acciones del
dia a dfa. ;Significa esto que el sol del pastor sea mds verdadero que el del
astrofisico? Para Heidegger esta pregunta estd mal formulada, pues piensa
que “las cosas estdn en diversas verdades” (32/14): una cosa puede ser vista a
laluz de la verdad de la experiencia cientifica y también a la luz de la verdad
de la experiencia cotidiana. Sin embargo, la superioridad de la verdad de la

experiencia cotidiana asi entendida conduce a preguntar qué ocurre en ese



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - Al7

dmbito especifico de las acciones humanas al que llamamos moral, cuando
lo abordamos desde dicha verdad cotidiana y no desde la verdad cientifica.
Esta tltima, en efecto, es la que nos remite a la interpretacién tradicional
de la historia de la filosofia y, por ende, a la ética en su sentido habitual,
frente al cual Heidegger se resiste. Pero ;es posible desarrollar esta pregunta
si, tal como dice Heidegger, el fundamento de la verdad de la experiencia
cotidiana debe atin “ponerse, reconocerse y asumirse como tal” (30/12)?
Sin duda, esta tltima es una pregunta vilida y sehala una dificultad, pero
no imposibilita el andlisis, tal como es mi intencién mostrar en lo que resta
de este articulo. Para estos efectos, es importante destacar que la distincién
entre la verdad de la experiencia cientifica y la verdad de la experiencia
cotidiana, y la subsecuente indicacién de que la segunda de estas verdades es
‘superior’ respecto de la primera, estd en funcién de la puesta en cuestién de
la omnipresencia de la objetividad cientifica y no en funcién de eliminarla.
Son varios los pasajes en la obra de Heidegger que demuestran que esto es

asi, tal como se puede apreciar en la siguiente cita de PC:

Con nuestra pregunta [;qué es una cosa?] no pretendemos ni sustituir a las
ciencias ni mejorarlas. En vez de eso queremos contribuir a la elaboracién
de una decisién. Esta decisién dice: ses la ciencia el patrén de todo saber o
es que acaso hay un tipo de saber en el que se determine en primer lugar el
fundamento y las fronteras de la ciencia y, con ello, su verdadera efectividad?
... con nuestra pregunta nos movemos fuera del émbito de las ciencias; el saber
al que aspira nuestra pregunta no es ni mejor ni peor — sino completamente
diferente. (28/10)

Heidegger sugiere aqui que la objetividad cientifica ha entrado en todas las
esferas del saber, rebasando los limites en los cuales deberia operar. Este es
un punto crucial para nuestro anilisis, dado que la puesta en cuestién de
la objetividad cientifica implica, como es bien sabido, un andlisis critico de
la verdad que opera en ella, a saber: la certeza. Esto, a su vez, estd ligado a

las criticas que encontramos en algunos textos de Heidegger hacia las éticas



418 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

tradicionales, pues, tal como sefala Rodriguez, es en la filosofia moderna de
la subjetividad —que se sustenta en la nocién de certeza— donde se asientan
las representaciones morales habituales del ser humano que Heidegger pone
en cuestién y de las cuales se quiere distanciar (110-11).

Considerando entonces que la puesta en cuestion de la objetividad
cientifica no pretende abolir esta verdad, sino m4s bien poner en cuestién
su omnipresencia, no es posible concluir que la superioridad de la verdad
de la experiencia cotidiana —entendida en términos de una guia relevante
para nuestras acciones del dfa a dia— implica necesariamente que toda accién
que pertenece al 4mbito especifico de las acciones humanas al que alude la
palabra ‘moral’” debiera dejar de regirse por una ética que sea producto de
la verdad de la experiencia cientifica.

Freeman se refiere expresamente a este asunto cuando compara
la critica de Heidegger a la nocién abstracta de un individuo auténomo
(propia de la filosoffa moderna de la subjetividad), en tanto fracasa en
reconocer el cardcter unico de los individuos singulares (unigueness of
singular individuals), con el rechazo de Martha Nussbaum a la préctica
de seguir reglas abstractas como el camino para el florecimiento humano.

Para Freeman es claro que

Heidegger tendria que estar de acuerdo en que el seguimiento de reglas es il
en la prictica y, en muchos casos, necesario en la mayoria de las 4reas de la
vida social, pero que hay una diferencia entre usar reglas en varias situaciones

y la idea de que, en moralidad, las reglas deben ser tanto generalizadas y

codificadas. (557)

Pienso que Freeman estd en lo correcto al sugerir que Heidegger estarfa de
acuerdo en que dentro del 4mbito especifico de las acciones del ser humano
al que alude la palabra moral, hay lugar para dos éticas diferentes en tanto
estdn basadas en dos verdades diferentes que coexisten. Sin embargo,
sostener esto requiere hacerse cargo del modo en que estos dos tipos de ética

se articulan, lo que ella no hace. A pesar de que trabajar esta articulacién



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 419

estd fuera del alcance de este articulo, creo que el andlisis que aqui ofrezco
puede nutrir futuras investigaciones a este respecto’.

Pienso que el reconocimiento de estas dos éticas es importante
para enfrentar la pregunta por lo que ocurre en aquel dmbito especifico
de las acciones del ser humano al que alude la palabra moral cuando es
abordado desde la verdad de la experiencia cotidiana y no desde la verdad
de la experiencia cientifica, pues va de la mano con entender que para
desarrollar esta pregunta, el camino no puede ser poner el signo negativo
a las éticas tradicionales para obtener con esto una suerte de ética no
tradicional (la que quedaria configurada a partir de las éticas tradicionales
y por tanto determinada por ellas). El hecho de que la puesta en cuestién
de la objetividad cientifica no pretenda abolir esta verdad, sino poner en
cuestién su omnipresencia, implica que este camino guarda relacién con
ingresar en las razones de esta puesta en cuestién para, desde alli, despejar
el terreno de aquellas representaciones fundamentales que determinan hoy
nuestra relacién con nosotros mismos, con los demds y con el mundo. Es
tnicamente este trabajo el que puede dar lugar a un nuevo modo de esta
determinacién y, con ello, a un tipo de ética fundamentalmente diferente
de las tradicionales.

Esta puesta en cuestién tiene muchas aristas, pero creo que es bastante
evidente y ampliamente aceptado que todas ellas se encuentran en un punto
comun: la insuficiencia de entender al ser humano como sujeto moderno,
lo que para Heidegger significa entender al ser humano como aquel ser que
se pone a si mismo como centro y medida de todo lo que es (Heidegger,
“La época” 74-76/90-92). Por lo pronto entonces, podriamos decir que un

Tal como menciono en la nota al pie 10, los resultados del andlisis que aqui ofrezco
podrian dialogar con algunos aspectos relevantes del modo en que Luis César
Santiesteban propone desplegar la dimensién ética del pensar de Heidegger. Un
elemento base de su propuesta es precisamente una manera de comprender dos tipos
ética a la luz de dos modos distintos de comprender la verdad. Para Santiesteban, la
ética originaria es a las éticas metafisicas, lo mismo que la verdad originaria (aletheia)
es a la verdad como correspondencia (que es la condicién de posibilidad de la verdad
como certeza), lo que implica que las éticas metafisicas encuentran su fundamento
en la ética originaria (Santiesteban 81).



420 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

abordaje del 4mbito especifico del actuar humano al que alude la palabra
moral desde la verdad de la experiencia cotidiana y no desde la verdad de la
experiencia cientifica, va de la mano con una comprensién del ser humano
que se distancia de la subjetividad moderna. A primera vista esto parece
extrafo, ya que se tiende a pensar que es lo contrario: dado que no hay una
verdad cientifico-objetiva a la que cenirse, la verdad cotidiana deberfa llevarnos
a una subjetividad reforzada, lo que —con buenos argumentos— se vincula
al relativismo moral. Pero esto no puede ser a lo que conduce la puesta en
cuestién que hace Heidegger de la omnipresencia de la objetiva certeza del
pensar cientifico caracteristico de la filosofia moderna de la subjetividad,
ya que la primacia de la objetividad cientifica es precisamente producto
de la comprensién del ser humano como sujeto moderno, por lo que una
disminucién de la fuerza de la objetividad cientifica presupone mds bien
la disminucién de la fuerza del sujeto moderno y no un reforzamiento de
ella. Esto, a su vez, estd directamente vinculado al hecho de que Heidegger
se mueve en la comprensién del ser humano como Dasein, es decir, en una
comprensién para la que ser-en-el-mundo es decisivo, con lo que desaffa
la comprensién del ser humano como sujeto moderno en tanto esta surge
desde la desconsideracién del mundo. Tal como es bien sabido, Heidegger
hace ver que precisamente esta desconsideracién —que ocurre de manera
definitiva en el pensamiento de Descartes y que implica rechazar todo
aquello que no podamos calcular o capturar con claridad y distincién
en una representaciéon moderna— es lo que le permite al sujeto ponerse
como el centro determinador del mundo. Pero este mundo que el sujeto
determina no puede ser el mismo mundo que desconsidera, pues en esta
determinacién ha quedado ya fuera todo aquello que el sujeto no puede
capturar en una representacién cierta, habilitadora de la objetiva certeza
del pensar cientifico. De aqui que Heidegger se refiera a este mundo que
el sujeto determina, como imagen, como un mundo que es objeto de la
representacién del sujeto (71-76/86-92).

En la introduccién sefialé que Rodriguez sostiene que, para desarrollar

la dimensidn ética del pensar de Heidegger, es necesario trabajar en una



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 421

recuperacién del sentido originario del habitar que figura en el nombre
ethos, sugiriéndonos que es en el retroceso hacia el fundamento de la
metafisica donde se realiza esta labor de recuperacién, al intentar pensar la
copertenencia originaria del ser humano y el ser por debajo de la filosoffa
moderna de la subjetividad. En la siguiente seccién mostraré que la critica
a la subjetividad moderna que ofrece Heidegger en PC —que es parte de
su trabajo de fundamentacién filoséfica de la verdad de la experiencia
cotidiana—, se desarrolla precisamente mediante un retroceso al fundamento
de la metafisica moderna y, de manera muy interesante, va de la mano de
una preocupacioén por lo éntico que, como sabemos, caracteriza a la nocién
de metontologia y le permite presentarse como el tipo de reflexién en el

que pueden situarse las cuestiones de la ética.

4. EL ROL DEL CARACTER PROBLEMATICO DEL A PRIORI EN LA
INTENSIFICACION DE LA PREOCUPACION POR LO ONTICO
EN PC. REPRESENTACIONES CONTRA LA EXPERIENCIA
COTIDIANA VERSUS REPRESENTACIONES INTUITIVAS

Si de un nuevo modo de habitar el mundo se trata, parece imprescindible
plantearse la pregunta ;qué es una cosa? En PC Heidegger distingue
tres sentidos de la palabra cosa: un sentido restringido (lo presente —dias
Vorhandene— tal como una piedra, un 4rbol, un lagarto o un reloj), uno
amplio (incluye el anterior pero también planes, decisiones, acciones, lo
histérico), y uno muy amplio (incluye lo anterior pero ademads aquello que
es algo y no nada). Heidegger sostiene que nuestro uso lingiiistico es mds
préximo a comprender la palabra cosa en el sentido restringido y que su
planteamiento de la pregunta por la cosa se mantendrd en este sentido. La
raz6n de esto es que “la pregunta por la cosa, incluso cuando se comprende
esta en sentido amplio, y adn en el sentido mds amplio, se dirige en la
mayoria de los casos a este dmbito restringido y surge en primer lugar de é1”
(24/6). Esto sugiere que el modo en que comprendemos la palabra cosa en



422 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

sentido restringido impacta en cémo comprendemos los sentidos amplio y
muy amplio, lo que es relevante dado que implica que las conclusiones del
andlisis de Heidegger en PC pueden impactar a todas las cosas.

Heidegger se refiere al sentido restringido de la palabra cosa por
el que se preguntard en PC con expresiones como “las cosas de nuestro
entorno” (24), como “lo mds préximo, ...lo asible” (Heidegger, PC B
16/6)%, y postula que el modo en que la ciencia moderna trata el “dmbito
mds cercano de las cosas que estdn en nuestro alrededor” (PC A 37/19),
deja a este mismo dmbito de lado (33-41/14-23). A la luz de lo sefalado
en el pérrafo precedente y tal como he sugerido en un articulo anterior,
esto significa que lo que Heidegger piensa que el modo de pensar cientifico
moderno hace a las cosas en sentido restringido, se transfiere a las cosas en
sentido amplio y muy amplio (Crichton, “Heidegger” 183-84, traduccién
propia).

En PCHeidegger ingresa al andlisis de la ciencia moderna al preguntarse
por el rasgo fundamental de la actitud y de la existencia (einem Grundzug
der Haltung und des Daseins) que estd implicado en ella (94/66): “Ponemos
un titulo a este carcter fundamental de la actitud cognoscitiva moderna
si decimos que la nueva pretensién de saber es la pretensién de saber
matemdtica (der mathematische)” (96-97/68). Heidegger aborda la nocién
de lo matemidtico en fundamental relacién con la nocién de metafisica
moderna: “las ciencias naturales modernas, la matemdtica moderna y la
metafisica moderna surgen de la misma raiz de lo matemdtico en sentido
amplio” (127/98). Por metafisica moderna Heidegger entiende la metafisica
racional, cuyo origen sitda en el pensamiento de Descartes y cuya expresién
paradigmdtica encuentra en el pensamiento de Leibniz (139-152/108-120).
Esto significa que al ingresar en un andlisis de lo matemdtico en sentido
amplio estamos ingresando en los fundamentos de la metafisica moderna,

que es precisamente el camino que Rodriguez sugiere para desplegar la

Esta expresion traduce el alemdn “Wir fassen dieses Nichstliegende ins Auge, das
Handgreifliche’. La traduccién més actual de PC —que es a la que me refiero en este
articulo— omite esta expresion, pero en la traduccién mds antigua al espanol de PC
—a la que solamente me refiero en esta cita—, sf estd traducida.



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 423

relacién entre la ética y Heidegger en sus textos tardios y que, tal como
he indicado en la introduccién, me he propuesto seguir en este articulo.

Heidegger desarrolla el significado de lo matemdtico en sentido amplio
en referencia al pensamiento griego. La palabra matemdtico deriva de la
expresién griega T0 LodfpLoTa, que se refiere a las cosas, y en una perspectiva
determinada (98-99/69-70). Tal como he sostenido, en PC Heidegger
distingue entre tres sentidos de esta expresion: (1) aquello sobre las cosas
que ya conocemos y que, por tanto, no lo sacamos primero de las cosas
sino que en cierto modo lo traemos ya con nosotros; (2) el llegar a conocer
(zur Kenntnis bringen) de (1) de una manera apropiada y determinada (este
es un llegar a saber algo que ya sabemos), y (3) esa posicién fundamental
hacia las cosas, en la que tomamos (vor-nehmen) las cosas como ya nos son
dadas, como deben y deberian sernos dadas. Como se puede notar, (3) se
basa en (1), ya que solo podemos tomar las cosas como ya nos son dadas
si hay algo sobre ellas que ya nos ha sido dado. El mismo razonamiento
se aplica a (2), que estd claramente fundamentado en (1). A pesar de que
comtnmente los comentaristas de PC no diferencian entre los sentidos (1) y
(2) de lo matemdtico y, si lo hacen, no distinguen el sentido (3), distinguir
estos tres sentidos de lo matemadtico es crucial para lograr el objetivo general
del anilisis de Heidegger en PC, a saber: abordar la pregunta ;qué es una
cosa? de manera histérica (Crichton, “Heidegger” 172-77).

Heidegger es explicito en sefialar que las diferentes férmulas y
definiciones de la esencia de la cosa a lo largo del tiempo “son solo el
sedimento y el precipitado de posiciones fundamentales (Grundstellungen)
que la existencia histérica (geschichtliches Dasein) en medio del ente en su
totalidad (inmitten des Seienden im Ganzen) asumié en relacién con éste y
acogié en si” (64/42). Esto significa que abordar histéricamente la pregunta
¢qué es una cosa? es preguntarse por estas posiciones fundamentales (64/42).
Para esto, cree necesario experimentar tanto la posicién fundamental de los
griegos como el cambio que se origina desde esta posicién, y que consiste en
un cambio del preguntar y del apreciar, del ver y del decidir (73-74/48-49).
Determinar este cambio, senala Heidegger, exige:



424 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

que se observe aquel con una mirada més clara que en la que la mayorfa de
los casos nos tiene atrapados (gefangen) y nos impide ser libres (unfrei) en la
experiencia y en la determinacién de las cosas. Se trata de la ciencia natural
moderna en tanto que ella se ha convertido segin ciertos rasgos fundamentales
en una forma de pensamiento universal. Aunque, ciertamente, en ella atin
domina —si bien transformado— el comienzo griego, este no domina ni exclusiva
ni decisivamente. (74/49).

Claramente entonces, el abordaje del cardcter matemdtico de la
actitud y existencia implicado en la ciencia moderna (que es el camino que
Heidegger elige para analizarla), pretende llegar a esta cambiada posicién
fundamental frente a las cosas. Como se puede apreciar, aqui resuena el
sentido (3) de lo matemdtico. Me referiré nuevamente a este punto en lo
que sigue.

Patricia Glazebrook senala que Heidegger no dice a qué griegos
se refiere en su discusién de lo matemdtico. Sin embargo, a ella le parece
claro que estd haciendo eco del Menén de Platén (Glazebrook, Heidegger’s
Philosophy 51, traduccién propia). Como ella indica, Heidegger piensa
que Platén es “el descubridor del @ priori que expresa ese descubrimiento
en su doctrina de que el aprendizaje en si mismo no es mds que recordar”
(29). Theodore Kisiel también piensa que Heidegger tiene en mente este
didlogo platénico (Kisiel, “The mathematical” 110, traduccién propia), por
lo que sugiere que con lo matemadtico en términos de (1) Heidegger estd
pensando en la idea de Platdn, mientras que con (2) apunta a su teoria de
la reminiscencia del conocimiento (110). Para Kisiel, Heidegger entiende
a (1) como “cualquier conocimiento a priori” (109). Tal como se puede
apreciar y he ya sostenido también, con (1) Heidegger apunta a nuestra
precomprensién del ser (el  priori) (Crichton, “Heidegger”).

Teniendo a la vista que en PC Heidegger emplea los términos concepto
y representacion en su abordaje de lo matemdtico en la ciencia moderna
(109-110 / 81), he sugerido que (1) —y la correspondiente ocurrencia de
(2)— nos sitta en la esfera de los conceptos y representaciones de las cosas.

A su vez, en tanto (1) es lo que determina que aquello que vemos se haga



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 425

visible como lo que es, un cambio en (1) necesariamente implica un cambio
en el modo en que las cosas se nos tornan visibles (178). Volveré a este
punto en las Conclusiones.

Lo expuesto hasta aqui torna imprescindible plantearse la siguiente
pregunta: ;qué es lo que ha cambiado desde el origen griego del concepto
‘lo matemdtico’ para que en la modernidad constituya lo que mds nos
tiene cautivos y nos hace poco libres en la experiencia y determinacién de
las cosas? Tal como he sefialado, el andlisis de Heidegger en PC permite
sostener que la respuesta a esta pregunta es que en la modernidad el sentido
(1) de lo matemdtico —y la correspondiente ocurrencia de (2)— sufre un
cambio que va desde representaciones intuitivas (anschauliche Vorstellung)
a representaciones contra la experiencia cotidiana (Grundvorstellung von
den Dingen die der gewohnlichen widerspricht) (180-81). Heidegger asocia
las primeras a las concepciones fundamentales de Aristételes acerca de
la naturaleza y el movimiento, ofreciéndonos una exposicién muy breve
sobre estas pero que deja ver que lo que le interesa destacar es que, en estas
concepciones, la forma cdmo un cuerpo se mueve estd determinada por
su naturaleza, y que esta naturaleza estd completamente determinada por
el lugar al que pertenece el cuerpo. El segundo tipo de representaciones,
piensa Heidegger, aparece por primera vez en la primera ley del movimiento
de Newton, siendo la clave el hecho de que habla de un cuerpo que no
existe, de un cuerpo que es el resultado de un mente concipere que exige una
representacion de las cosas que contradice la evidencia de nuestra experiencia
cotidiana de ellas (180-82). Tal como he argumentado, este segundo tipo
de representaciones corresponde a la comprensién de Heidegger de las
representaciones modernas en general y no solo a aquellas del dmbito de
la ciencia (181).

En PCHeidegger hace ver que lo problemdtico de las representaciones
contra la experiencia cotidiana es que en el proyecto (Entwurf)’ que

Como es bien sabido, en S7"Heidegger recurre a la palabra Entwurfpara referirse al
‘cardcter proyectivo del comprender’ (que es al que hace eco el uso de Enrwurfasociado
a la palabra representacién). A su vez, esta palabra es también la que usa al referirse al
N N8 L .

Dasein como un proyecto arrojado’ (Dasein ist geworfener Ensfwurf). Como es bien



426 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

ellas —en tanto representaciones— conllevan, hay una “imposicién de una
determinacién de la cosa que no estd generada desde esta misma de modo
acorde a la experiencia (die nicht erfabrungsmdissig aus diesem selbst geschopft
ist)” y, sin embargo, “subyace a todas las determinaciones de las cosas, las
posibilita y les abre un espacio” (119/90). Tal como he sugerido, esto significa
que lo matemdtico en la ciencia moderna, argumentando en contra de la
evidencia de la experiencia cotidiana, es realmente capaz de determinar la
experiencia (182-83). Esto es lo que Glazebrook tiene en mente cuando
sostiene que, para Heidegger, la ciencia moderna es violenta en tanto produce
una invasion (encroachment) de lo real, en la que lo real queda confinado
reductivamente como objeto (Glazebrook, “Heidegger” 255, traduccién
propia). A la luz de esto, se entiende por qué Heidegger describe la ciencia
moderna como aquello que mds nos tiene cautivos y nos hace poco libres
en la experiencia y determinacién de las cosas.

Tal como he sostenido también, este cardcter problemdtico de las
representaciones contra la evidencia de la experiencia cotidiana va de la mano
del hecho de que ellas contienen el rasgo especifico de lo matemdtico en la
modernidad en tanto cumplen de mejor manera (que las representaciones
intuitivas) con lo que Heidegger propone como la exigencia de lo matematico.
Esta exigencia consiste en que para la posicién fundamental absolutamente
matemdtica no puede haber una cosa previamente dada, donde por cosa
previamente dada Heidegger se refiere a cosas simplemente presentes (lo
que nos viene al encuentro en nuestra experiencia cotidiana con las cosas)
y no a lo previamente dado implicado en el sentido (1) de lo matemitico
(188-90). He argumentado que este mejor cumplimiento de la exigencia
de lo matemadtico por parte de las representaciones contra la experiencia,
se ve con claridad si tenemos en cuenta que, siguiendo la descripcién que

hace Heidegger de (1), las representaciones intuitivas son determinaciones

sabido también, ambos usos estan relacionados. Si bien estd mads alld del alcance del
andlisis aqu{ propuesto, serfa interesante realizar una investigacion futura acerca de la
relacién entre el uso de Entwurfen STy PC, con el fin de visualizar las continuidades
y descontinuidades en el abordaje de esta nocién en ambas obras y asi aportar a la
comprensién de ella.



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - A7

de las cosas que, de acuerdo con (1), no sacamos primero de las cosas, pero
a pesar de esto, de alguna manera son creadas experiencialmente a partir de
la cosa, ya que no van en contra de la evidencia de la experiencia cotidiana.
Mientras que las representaciones contra la evidencia de la experiencia
cotidiana son determinaciones de las cosas que, de acuerdo con (1), no
sacamos primero de las cosas y, consecuentemente, no son experiencialmente
creadas a partir de la cosa dado que van en contra de la evidencia de la
experiencia cotidiana (187-90).

Para profundizar en este mejor cumplimiento de la exigencia de lo
matemadtico por parte de las representaciones contra la experiencia cotidiana
(y, por tanto, en su cardcter problemdtico), es necesario dirigir la miradaala
nocién de voluntad que Heidegger presenta en PC. Para él, en la esencia de
lo matemdtico “yace una particular voluntad (Wille) de nueva conformacién
y autofundamentacién de la forma del saber como tal” (127/97) para la
cual, como he indicado, “no puede haber una cosa previamente dada” (keine
vorgegebenen Dinge geben) (133/103), refiriéndose a esta voluntad como
la “correspondiente tendencia interna’ (seinem eigenen inneren Zug) de lo
matemdtico (126-27/96-97). Al recurrir a la nocién de voluntad, Heidegger
claramente personaliza lo matemadtico, lo que es a primera vista extrafio,
pero adquiere sentido si consideramos su comprensién de lo matemdtico
en términos de (3), es decir, en términos de la posicién fundamental que
tomamos frente a las cosas. Dado que lo matemdtico en términos de (3)
se basa en lo matemadtico en términos de (1), he sugerido que la nocién de
voluntad de lo matemadtico implica a (1) (188-89). Esto permite sostener
que las representaciones contra la evidencia de la experiencia cotidiana —las
representaciones modernas— pueden ser entendidas como el cumplimiento
o desarrollo de lo matemdtico en términos de (1), en tanto (1) implica
un conocimiento que no se saca de las cosas (189). Basindome en esto,
he propuesto que lo matemdtico no se convierte en un problema para
Heidegger solo en su expresién moderna sino también en su definicién
griega —ontoldgica—, siendo ésta la razén por la que en PC Heidegger se
refiere a cuestiones ontoldgicas (nuestra precompresién del ser, el 2 priori)
con la expresién implicitamente critica de lo matemdtico (187-88). En linea



428 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

con esto, he sugerido que el andlisis de Heidegger de lo matemadtico en PC
muestra que a mediados de los afios treinta se da cuenta de que pensar el ser
como el & priori acarrea un peligro, que consiste en que el ser asi pensado
puede —y de acuerdo con la voluntad de lo matemdtico debe— romper
su relacién con aquello que nos es dado en la experiencia cotidiana y ser
determinado por la sola razén pura (192).

Visualizar el cardcter problemdtico de pensar el ser como el a priori
me ha permitido desarrollar otra investigacién en la que he dialogado con
la propuesta de William McNeill acerca de la razén de la desaparicién
de la nocién de metontologia de la obra de Heidegger. Para McNeill, la
metontologia desaparece porque depende de la ontologfa. Esto se debe, segin
él, a que la ontologfa queda socavada con la nocién de retraccién del ser
(Entzug des Seins) caracteristica del Heidegger post-S7, dado que esta nocién
implica que el ser ya no se puede pensar como el fundamento  priori de
los entes. Esto conlleva a que la tematizacién que implica la metontologia
(una tematizacién del ente en su totalidad) carece de la comprensién
proyectiva del ser que es necesaria para ella (Crichton, “Metontology”,
traduccién propia). A la luz de esto he concluido que la desaparicién de la
nocién de metontologia se debe a su imposibilidad de dar cuenta de manera
apropiada de la creciente preocupacién por lo 6ntico de Heidegger (48-49)
y he sugerido que en PC, esta preocupacién se manifiesta en su decisién
de trabajar en la fundamentacién de la verdad de la experiencia cotidiana
(53-54), fundamentacién que a pesar de estar enfocada en las cosas de
nuestro entorno (cosas en sentido restringido), puede —sobre la base de lo
que indiqué al inicio de esta seccién—, traspasarse a todas las cosas.

Tal como he sefialado también, considero que el cardcter problemdtico
de pensar el ser como el # priori no implica que Heidegger abandone este
modo de abordar el ser y que, por tanto, pretenda superar la nocién misma
de representacién, sino que se traduce mds bien en intentar “encontrar una
manera de pensar el  priori de modo que no pueda desligarse de la experiencia
cotidiana” (Crichton, “Heidegger” 193). Para sostener esta conclusién, me
he basado en el aprecio que muestra Heidegger hacia las representaciones

intuitivas en PC, que se debe a que este tipo de representaciones se vinculan



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 429

a (y pueden dar cuenta de) las nociones de actualidad inmediata y contexto
natural (186-87). Ambas nociones, segtin Glazebrook, hacen referencia a
un dmbito no determinado por el pensamiento cientifico moderno, el que,
segiin Heidegger, Aristételes si pudo abordar (187; Glazebrook, “Heidegger”
250-51). Estas nociones, por tanto, se vinculan a las nociones de las cosas
de nuestro entorno y lo mds préximo, lo asible, que he sefialado al inicio de
esta seccién y con las que Heidegger apunta a la experiencia cotidiana de las
cosas. A la luz de esto, es posible sostener que la nocién de representaciones
intuitivas juega un papel importante en el trabajo de fundamentacién de
la verdad de la experiencia cotidiana.

Teniendo presente que Freeman piensa que la desaparicion de la
nocién de metontologia es una de las razones por las que su interpretacién
de la nocién del arte de existir se queda en un nivel muy general, parece
pertinente evaluar si acaso el andlisis que he propuesto puede aportar a

complementar su interpretacién.

5. CONCLUSIONES. EL ARTE DE EXISTIR A LA LUZ DE LAS
REPRESENTACIONES INTUITIVAS: HACIA UNA POSICION
FUNDAMENTAL DEL SER HUMANO EN MEDIO DE LOS ENTES
QUE RECUPERA EL SENTIDO ORIGINARIO DEL HABITAR QUE
FIGURA EN EL NOMBRE ETHOS

Tal como he sefialado en la Introduccidn, el arte de existir que emerge en el
marco de la nocién de metontologia contiene elementos que permiten avanzar
en el desarrollo de la dimensién ética del pensar de Heidegger, respondiendo
con esto a la preocupacién por lo éntico que la metontologia denota y
que la posiciona precisamente como el tipo de reflexion en el que pueden
situarse las cuestiones éticas. En la segunda seccién desarrollé y analicé la
interpretacién que hace Freeman del arte de existir y destaqué que las tres
facetas que lo componen requieren necesariamente que la persona que las
lleve a cabo tenga la capacidad de ver la singularidad. Dado que el arte de

existir es, siguiendo a Freeman, una nocién que se mueve en el plano del tipo



430 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

de ética en el que no es vilido usar reglas y normas universales y necesarias,
parece sensato sostener que el ver la singularidad que esta nocién implica,
es un ver la singularidad a la luz de la verdad de la experiencia cotidiana y
no a la luz de la verdad de la experiencia cientifica.

Tal como mencioné en la seccién 3, en PC Heidegger senala que
en nuestra experiencia cotidiana con las cosas siempre estd mediando el
pensar cientifico-moderno. Siendo esto asi, y sobre la base del andlisis
que he ofrecido en este articulo, sugiero que el ver la singularidad al que
apunta Freeman requiere de un cambio en el modo en que las cosas se nos
tornan visibles, es decir: un cambio de lo matemdtico en términos de (1) y
la correspondiente ocurrencia de (2) y, por tanto, un cambio en el tipo de
representacion que estd en juego en el modo de ver. Este es un cambio del
ver y del percibir que va de la mano —tal como se sigue del andlisis en la
seccién 4—, de una posicién fundamental del ser humano frente a los entes
diferente de aquella posicién fundamental matemdtica. Asi, pienso que la
nocién de representaciones intuitivas —en tanto son representaciones que se
vinculan a (y pueden dar cuenta de) aquello que nos es dado en la experiencia
cotidiana no determinada por el pensar cientifico-moderno— puede ayudar
a desplegar lo que significa ver la singularidad en el plano del tipo de ética
al que apunta la nocién del arte de existir y, de este modo, complementar el
andlisis de Freeman y, por tanto, su propuesta de desarrollo de la dimensién
ética del pensar de Heidegger. Sin embargo, el andlisis ofrecido hasta aqui
nos da una idea muy general de las representaciones intuitivas y no una
concepcién concreta de ellas.

Tal como he sostenido en la seccién 4, la idea de representaciones
intuitivas juega un papel importante en el trabajo de fundamentacién
de la verdad de la experiencia cotidiana al que Heidegger nos convoca
en PC. En una investigacién anterior argumenté que la poco ortodoxa
interpretacién que hace Heidegger del pensamiento de Kant en esta obra
es parte del trabajo de esta fundamentacién. En PC Heidegger se concentra
en el abordaje que hace Kant de la intuicién en la Critica de la razin
pura (1781/1787), y postula que este abordaje es una delimitacién de la

tendencia matemdtico-moderna a determinar todo lo que es a partir de la



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 431

sola razén pura (a través de representaciones contra la experiencia cotidiana).
Con esto a la vista, Heidegger se apropia de la nocién de lo sintético
priori kantiana con el objetivo de sacarla fuera de la esfera de los objetos
de la ciencia fisico-matemadtica y ponerla en el dmbito de la experiencia
cotidiana, lo que implica precisamente —y sorprendentemente— el complejo
desafio de eliminar la universalidad y la necesidad (certeza epistémica)
del a priori de Kant (Crichton, “Thought”, traduccién propia). Teniendo
esto en consideracién, propongo que para desarrollar una concepcién mds
concreta de la nocidn de representaciones intuitivas —y con esto desplegar
lo que significa ver la singularidad en el contexto del arte de existir—, es
necesario analizar la interpretacién que desarrolla Heidegger en PC del
“Sistema de todos los principios del entendimiento puro” de Kant. A su
vez, y tal como he sugerido anteriormente, en esta interpretacién seria
esperable encontrar una concepcién mds matizada de lo éntico (Crichton,
“Metontology” 55-56), que es, tal como he sefialado en la seccién 2, el modo
en que Freeman entiende lo éntico en relacién con la metontologfa, pero
acerca del cual no nos ofrece un desarrollo. Junto con esto, si consideramos
que la nocién de representaciones intuitivas surge en el andlisis que hace
Heidegger del movimiento de los cuerpos en Aristételes —andlisis para el
cual el vinculo entre naturaleza corpdrea y lugar es crucial — , y tenemos
a la vista la interpretacién de Glazebrook acerca del andlisis que hace
Heidegger del pensamiento de Aristdteles que he sefalado en la seccién 4,
parece pertinente ingresar también en este andlisis para trabajar la nocién
de representaciones intuitivas.

Independientemente del resultado que pueda surgir del desarrollo
de una concepcién mds concreta de las representaciones intuitivas,
considero que el andlisis expuesto en la seccién 4 permite afirmar que
dicho resultado estard siempre condicionado por una advertencia: este
tipo de representaciones deberia —siguiendo la voluntad de lo matemdtico—
transformarse en representaciones contra la evidencia de la experiencia
cotidiana. Siendo asi, habria que sugerir que cualquier contribucién de
la nocién de representaciones intuitivas a la propuesta de comprensiéon

del arte de existir de Freeman, deberd tener presente que existe un peligro



432 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

al acecho: el peligro de que aquello que determina lo que vemos —lo
matemdtico en sentido (1) y la correspondiente ocurrencia de (2)— rompa
su vinculo con lo dado en la experiencia cotidiana y se transforme en un «
priori contra la evidencia de esta misma. Esta ruptura conlleva una mirada
que reduce el fenémeno observado, en la medida en que solo puede ver en
él aquello que el a priori (universal, necesario y contrario a la experiencia
cotidiana) le permite ver. Tal como he sugerido en la seccién 3, esto es lo
que le posibilita al ser humano calcular y tener control acerca de las cosas y
ponerse como el centro determinador del mundo. A la luz de esto, parece
sensato sostener que la posicién fundamental del ser humano en medio
de los entes que va de la mano de las representaciones intuitivas, le impide
ponerse en la condicién de centro determinador. Esto coincide con lo que
ya habia anunciado en la tercera seccién al sostener que un abordaje del
dmbito especifico del actuar humano al que alude la palabra moral desde
la verdad de la experiencia cotidiana nos traslada hacia una comprensién
del ser humano que se distancia de la subjetividad moderna.

Con miras a una comprensién mds profunda de la posicién fundamental
del ser humano que va de la mano de las representaciones intuitivas en relacién
con la ética, considero que lo que he propuesto hasta aqui contribuye a una
elaboracién mds concreta de la nocién del ser humano como el pastor del
ser, tal como Heidegger la plantea en CH en el marco de la ética originaria.
Esta figura, como es sabido, se presenta contrapuesta a la comprensién
moderna del ser humano como ‘el sefior de lo ente’ (281)'°.

Tal como se ha podido apreciar, el trabajo que he ofrecido en este
articulo es un intento de seguir el camino sefialado por Rodriguez para
desarrollar la dimensién de la ética originaria de Heidegger, a saber: cavar en

el fundamento de la metafisica. Tal como he sehalado también, Rodriguez

A su vez, y en linea con esto, es una comprensién que puede también entablar un
didlogo con la propuesta de Luis César Santiesteban de que la dimensién de la ética
originaria de Heidegger requiere de una disposicion afectiva fundamental que —siguiendo
algunos textos de Heidegger—, Santiesteban designa como el ezhos del respeto (Scheu).
Este ethos es para Santiesteban una disposicién afectiva fundamental que “lleva al
hombre a una actitud hacia el ente en su totalidad en la que surgen la humildad, la
escucha y la reserva” (Santiesteban, “La ética” 88).



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 433

sostiene que es en este retroceso al fundamento de la metafisica donde puede
surgir una recuperacion del sentido originario del habitar que figura en el
nombre ethos y que esta ética originaria necesita. Mi andlisis ha mostrado
que la nocién de representaciones intuitivas —que surge precisamente en un
andlisis del fundamento de la metafisica moderna— puede nutrir lo que serfa
una posicién fundamental del ser humano en medio de los entes que permite
—a diferencia de la posicién fundamental matemdtica que caracteriza a la
filosofia moderna de la subjetividad— una relacién libre, de no dominacién,
con aquello que nos es dado en la experiencia cotidiana. A la luz de esto,
la nocién de representaciones intuitivas se posiciona como clave para el
trabajo filoséfico dirigido hacia la recuperacién de un modo de habitar que,
como posibilidad, ha estado siempre presente, pero cuyo espacio ha sido
desplazado por la absolutizacién del pensamiento cientifico-moderno, a

través de las representaciones contra la evidencia de la experiencia cotidiana.



434 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

BiBLIOGRAFIA

CricHTON, CristiNa. “Heidegger on Representation: The Danger Lurking in the 2
priori”. Tbpicos. Revista de Filosofia, n.° 56, 2019, pp. 167-195.

“Metontology and Heidegger’s concern for the ontic after Being and Time:

challenging the a priori”. Trans/form/agdo, vol. 45, n.® 3, 2022, pp. 33-58.

“Thought in the Service of Intuition: Heidegger's Appropriation of Kants
Synthetic a priori in Die Frage nach dem Ding’. Kriterion, n.° 146, 2020, pp.
339-361.

CRrOWELL, STEVE. “Metaphysics, Metontology, and the End of Being and Time”.
Philosophy and Phenomenological Research, vol. 60, n.° 2, 2000, pp. 307-331.

FreemaN, LAUREEN. “Metontology, Moral Particularism, and the ‘art of existing: a
Dialogue between Heidegger, Aristotle, and Bernard Williams”. Continental
Philosophy Review, vol. 43, n.° 4, 2010, pp. 545-568.

“A re-reading of Heidegger’s Being and Time par. 26”. Philosophy Today, vol.
53, n.o 1, 2009, pp. 85-99.

GLAZEBROOK, PATRICIA. Heidegger’s Philosophy of Science. Nueva York: Fordham UD,
2000.

“Heidegger on the experiment”. Philosophy Today, vol. 42, n.° 3, 1998, pp.
250-261.

HEIDEGGER, MARTIN. “Brief {iber den Humanismus”. Wegmarken. Frincfort del
Meno: Vittorio Klostermann, 1976.

“Carta sobre el humanismo”. Hitos. Traduccién de Helena Cortés y Arturo
Leyte. Madrid: Alianza, 2000; 259-297.

“Einleitung zu “Was ist Metaphysik?””. Wegmarken. Francfort del Meno:
Vittorio Klostermann, 1976.

“La época de la imagen del mundo”. Caminos de Bosque. Traduccién de
Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2000.

Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen
Grundsitzen. Francfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1984.



CRISTINA CRICHTON « EL ARTE DE EXISTIR... - 435

Gesamtausgabe |GA 22]. Die Grundbegriffe der antiken Philosophie. Editado por
Franz-Karl Blust. Francfort del Meno: Vittorio Klostermann GmbH, 1993.

Gesamtausgabe | GA 83). Seminare: Platon — Aristoteles — Augustinus. Editado
por Mark Michalski. Frincfort del Meno: Vittorio Klostermann GmbH,
2012.

“Introduccién a ;Qué es Metafisica?””. Hitos. Traduccién de Helena Cortés
y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2000. 299-312.

The Metaphysical Foundations of Logic. Traduccién de Michael Heim.
Bloomington & Indianapolis: Indiana University Press, 1992.

Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz. Frincfort del
Meno: Vittorio Klostermann, 1978.

La pregunta por la cosa A. Traduccién de José M. Garcia Gémez del Valle.
Barcelona: Palamedes, 2009.

La pregunta por la cosa B. Traduccién de Eduardo Garcia Belsunge y Zoltan
Szankay. Buenos Aires: Editorial Sur, 1964.

Principios metafisicos de la ldgica. Traduccién de Juan José Garcia Norro.

Madrid: Sintesis, 2009.

The Question Concerning the Thing. Traduccién de James D. Reid y Benjamin
D. Crowe. Londres/Nueva York: Rowan & Littlefield, 2018.

What is a Thing? Traduccién de W.B. Barton, Jr. y Vera Deutsch. Indiana:
Gateway, 1967.

“Die Zeit des Weltbildes”. Holzwege. Francfort del Meno: Vittorio
Klostermann, 1977.

Kisier, THEODORE. “The Mathematical and the Hermeneutical: on Heidegger’s
notion of the a priori”. Martin Heidegger in Europe and America, editado por
Edward G. Ballard y Charles E. Scott. La Haya: Springer, 1973. 109-120

Krerr, Davip FARRELL. [ntimations of Morality: Time, Truth, and Finitude in
Heideggers Being and Time. Filadelfia: The Pennsylvania State University
Press, 1986.

McNEiLL, WitLiam. “Metaphysics, Fundamental Ontology, Metontology 1925-
1935”. Heidegger Studies, vol. 8, 1992, pp. 63-79.

Rodriguez, Ramén. “Ontologia existencial y ética. En torno a la “ética implicita”



436 - REVISTA DE HUMANIDADES N.° 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

de Ser y Tiempo de Heidegger”. Reflection on Morality in Contemporary
Philosophy, editado por Julia Urabayen y Sergio Sdnchez-Migallén.
Hildesheim/Ziirich/New York: Olms, 2014; 109-147.

Santiesteban, Luis César. “La ética del ‘otro comienzo’ de Martin Heidegger”.
Dianoia XLIX, n° 53, 2004, pp. 71-92.



	_Hlk200008514
	_Hlk135996404
	_Hlk199575775
	_Hlk199795507
	_Hlk199965023
	_Hlk199797979
	_Hlk112836300
	_Hlk206582326
	_Hlk199751619
	_Hlk143033305
	_Hlk199932912
	_Hlk199407574

