
R E V I S T A  D E  H U M A N I D A D E S

Cristina Crichton

Universidad Adolfo Ibáñez 
cristina.crichton@uai.cl 

ORCID: 0000-0002-5345-4335

Revista de Humanidades n.º 53: 401-436
ISSN 0717-0491, versión impresa
ISSN 2452-445X, versión digital
DOI: <https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.986>
revistahumanidades.unab.cl

E L  A R T E  D E  E X I ST I R :  I N T U I C I Ó N  Y  S I N G U L A R I D A D
APORTES A LA DIMENSIÓN ÉTICA DEL PENSAR DE HEIDEGGER A LA LUZ DE SU METONTOLOGÍA

https://ror.org/0326knt82
mailto:
https://orcid.org/0000-0002-5345-4335
https://doi.org/10.53382/issn.2452-445X.986
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es




	 ·  403

EL ARTE DE EXISTIR:  INTUICIÓN Y 
SINGUL ARIDAD

APORTES A LA DIMENSIÓN ÉTICA DEL PENSAR DE HEIDEGGER A 

LA LUZ DE SU METONTOLOGÍA

THE ‘ART OF EXISTING’: INTUITION AND SINGULARITY. 

CONTRIBUTIONS TO THE ETHICAL DIMENSION OF HEIDEGGER’S 

THOUGHT IN LIGHT OF HIS METONTOLOGY.

Cristina Crichton
Universidad Adolfo Ibáñez

Av. Diagonal Las Torres 2640, Santiago, Chile

Resumen

El arte de existir (Existierkunst) que emerge en el marco de la noción 
de metontología (Metontologie), tal como la presenta Heidegger 
en 1928, es lo más cercano que tenemos a un abordaje de los 
elementos éticos que la metontología explícitamente anuncia. 
En este artículo sostengo que la noción de representaciones 
intuitivas (anschauliche Vorstellung), que Heidegger desarrolla en 
su reflexión sobre el pensamiento representacional a mediados 
de la década de 1930 –en un texto que generalmente no se 
considera relevante para sus reflexiones éticas–, puede enriquecer 
nuestra comprensión del arte de existir al ofrecer una clave 
para descifrar lo que realmente significa ver la singularidad, en 



404  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

el sentido que este arte implica. En relación con esto, sugiero 
que la noción de representaciones intuitivas se presenta como 
un elemento importante en la tarea de recuperar el modo de 
habitar que figura en el nombre ethos, y que, por tanto, puede 
contribuir al desarrollo de lo que Heidegger designa con la 
expresión ética originaria (ursprüngliche Ethik).

Palabras clave: Heidegger, ética, metontología, arte de existir, 
representaciones intuitivas.

Abstract

The ‘art of existing’ (Existierkunst) that emerges within the 
framework of the notion of metontology (Metontologie), as 
presented by Heidegger in 1928, is the closest we have to an 
approach to the ethical elements that metontology explicitly 
announces. In this article, I argue that the notion of ‘intuitive 
representations’ (anschauliche Vorstellung), which Heidegger 
develops in his reflection on representational thinking in the 
mid-1930s – in a text not generally regarded as relevant to his 
ethical reflections – can enrich our understanding of the ‘art of 
existing’ by offering a key to deciphering what it truly means ‘to 
see singularity’, in the sense implied by this art. In this respect, 
I suggest that the notion of ‘intuitive representations’ emerges 
as an important element in the task of recovering the mode of 
dwelling evoked by the name ethos, and that it can therefore 
contribute to the development of what Heidegger designates 
with the expression ‘original ethics’ (ursprüngliche Ethik).

Keywords: Heidegger, Ethics, Metontology, ‘Art of Existing’, ‘Intuitive 
Representations’.

Recibido: 24/03/2024	 Aceptado: 22/04/2025



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  405

1. Introducción

Como es bien sabido, Heidegger no escribió una ética y fue enfático en 
mantener una distancia entre esta disciplina y su pensar. Sin embargo, la 
posibilidad de establecer una relación entre la obra de Heidegger y la ética 
es un tema que ha generado debates filosóficos intensos y valiosos. 

Tal como Lauren Freeman señala, entre la primera generación de 
los estudios sobre Heidegger hay un acuerdo general en que este pensador 
desatiende (neglects) a la ética (“Metontology” 545, traducción propia). 
En esta primera generación, indica ella, también hay un grupo menos 
extremo que considera la filosofía de Heidegger moralmente débil y, por 
tanto, incapaz de ofrecer resistencia intelectual al fascismo (545-546 nota 
1). Entre aquellos que piensan que Heidegger desatiende la ética, Freeman 
destaca la conocida aseveración de Lévinas de que el otro no es un ser que 
pueda ser aprehendido ni comprendido a partir de la ontología fundamental 
heideggeriana, de lo cual concluye que la preeminencia de la ontología 
debe ser rechazada a favor de una ética que prioriza al otro. Sin embargo, 
y tal como Freeman destaca, en años más recientes el intento levinasiano 
de invertir la posición jerárquica binaria ontología-ética ha encontrado 
resistencia y, como varios investigadores han señalado, es posible sostener que 
en el pensar de Heidegger hay elementos éticos importantes. En particular, 
en su pensar temprano de los años veinte (545-546).

Para Ramón Rodríguez, en cambio, es en el pensar posterior a Ser y 
tiempo (1927, en adelante ST) –el pensar inicial (anfängliche) de la verdad del 
ser–, alejado de todo análisis concreto de la existencia fáctica que caracteriza su 
pensar temprano, donde encontramos una zona de parentesco y proximidad 
con la ética que la analítica existencial decididamente rechazaba (Rodríguez, 
“Ontología” 111). Esto se ve con claridad en la muy conocida referencia 
de Heidegger a una ética originaria (ursprüngliche Ethik) en su texto Carta 
sobre el humanismo (1946, en adelante CH). Tal como Rodríguez sugiere, 
la descripción de la ética originaria en términos de “el pensar que piensa 



406  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

la verdad del ser como elemento inicial del hombre en cuanto existente”1, 
da a entender dos cosas: i) la resistencia de Heidegger a entender la ética 
en su sentido habitual (conjunto de reglas y deberes que dirigen la acción 
humana) y ii) su intento por dirigir la atención hacia el hecho de que toda 
ética necesita una recuperación del sentido originario del habitar que figura 
en su nombre ethos (110-11). Sin embargo, nos advierte que es muy difícil 
trabajar en esta dimensión de la ética originaria (111-12). Para clarificar 
esta dificultad, Rodríguez se sirve de un comentario acerca del árbol de 
la filosofía de René Descartes2 que Heidegger desarrolla en el año 1949 y 
en el que sostiene que su trabajo filosófico se sitúa en el suelo en el que se 
encuentran las raíces de este árbol, estableciendo que la tarea del pensar no 
puede ser otra que el retorno al fundamento de la metafísica (109). A la luz 
de este símil, dice Rodríguez, podemos decir que “cavar en el fundamento 
de la metafísica solo de manera muy indirecta y lejana puede tener algo que 
ver respecto del saber moral, la rama que supone todas las demás ciencias 
filosóficas que forman el cuerpo entero del árbol” (110). De todos modos, 
y a la luz de las ideas i) y ii) recién señaladas, nos propone que:

el retroceso hacia el fundamento de la metafísica realiza esa labor de recuperación 
[del sentido originario del habitar que figura en el nombre ethos] al intentar 
pensar la copertenencia originaria del hombre y el ser por debajo de la 
filosofía moderna de la subjetividad, que es, al decir de la misma Carta sobre 
el Humanismo, el modo de pensar en que se asientan las representaciones 
habituales de la acción moral del hombre. (111)

Tal como se puede apreciar en esta cita, Rodríguez sugiere –acertadamente 
a mi juicio– que el difícil camino a recorrer para trabajar la dimensión ética 
originaria de Heidegger es el retroceso hacia el fundamento de la metafísica.

1	 Heidegger citado por Rodríguez (Heidegger, CH 291/356). Los textos de Heidegger 
se citarán por el número de la página en español, seguido del número de la página 
en alemán.

2	 Este comentario de Heidegger aparece en Introducción a ¿Qué es Metafísica? (299-
300/365-66).



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  407

Un año después de la publicación de ST, en un apéndice al parágrafo 
10 de Principios metafísicos de la lógica (1928, en adelante PML), Heidegger 
introduce3 la noción de Metontologie (metontología) para denotar el dominio 
óntico al que la ontología fundamental tiene que volver –en tanto punto 
de origen– para poder dar cuenta del ente en total (das Seiende im Ganzen). 
Heidegger caracteriza a la metontología como un nuevo planteamiento 
(neue Fragestellung) que reside en la esencia misma de la ontología y que es 
el resultado de su conversión (Umschlag), su μεταβολή (metabolé) hacia 
su punto de origen. La metontología es para Heidegger una radicalización 
(Radikalisierung) de la ontología fundamental, definiendo la radicalización 
como aquello que se alcanza cuando logramos una comprensión completa 
del ser, a saber, cuando comprendemos que el problema del ser solo puede 
tornarse visible cuando existe ya una totalidad posible de entes (wenn 
eine mögliche Totalität von Seiendem schon da ist) (Heidegger, PML 182-
186/196-202).

La descripción de la metontología en el apéndice no es extensa, 
pero sí precisa. De aquí que no ha dejado de llamar la atención que 
Heidegger señale allí que solo en el dominio del preguntar metontológico-
existencial (metontologisch-existenziellen) –el dominio de la metafísica de 
la existencia– es donde pueden situarse las cuestiones de la ética (hier erst 
läßt sich die Frage der Ethik stellen) (184/199). Es así como en las últimas 
décadas encontramos diversas propuestas que, basándose en la aparición 
de la noción de metontología, se abocan a develar importantes elementos 
éticos en la obra de Heidegger. Sin embargo, el hecho de que esta noción 
no aparece nuevamente en la obra de este pensador o, en otras palabras, 
desaparece luego de su aparición en el apéndice, pareciera poner en tela 
de juicio los resultados a los que llegan los análisis que tienen esta noción 

3	 Tal como he señalado , aparte del abordaje de la metontología en PML, hay dos obras 
en las que Heidegger menciona esta noción, pero sin desarrollarla mayormente. Estas 
son GA 22 (1926) y GA 83 (1928-1952). Sin embargo, tal como he indicado también, 
ambas menciones están en línea con lo que dice Heidegger sobre la metontología 
en su Apéndice a PML, a saber: que el redireccionamiento de la investigación hacia 
‘el ente en total’ va de la mano con el reconocimiento de la existencia fáctica de la 
naturaleza (Crichton, “Metontology” 37, nota 9).



408  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

en sus bases. Tal es el caso de la propuesta de Freeman, quien entendiendo 
el surgimiento de la metontología en la obra de Heidegger como una 
declaración explícita de una preocupación por lo óntico más intensa que 
la que este autor manifestaba en ST, argumenta que la noción del arte de 
existir (Existierkunst) que Heidegger presenta en el apéndice en relación 
a la metontología, apunta hacia un ejemplar moral (moral exemplar) que 
permite vincular el pensamiento de Heidegger con la ética de Aristóteles y 
de Bernard Williams. Sin embargo, Freeman reconoce que los resultados 
de su análisis pueden ser cuestionados por el hecho de que la noción de 
metontología desaparece de la obra de Heidegger (545-68).

Tal como he sugerido, hay argumentos que permiten sostener que 
la desaparición de la noción de metontología no implica la desaparición 
de la preocupación por lo óntico que esta noción denota, sino más bien al 
contrario, es decir, que la desaparición de la noción de metontología implica 
una intensificación de esta preocupación. Tal como también he sugerido, 
esto permite sostener que para desarrollar una dimensión ética en el pensar 
de Heidegger a partir de la preocupación por lo óntico que la noción de 
metontología denota, es válido dirigir la mirada a textos de la etapa tardía 
de este autor (Crichton, “Metontology” 55-56).

A la luz de esto, en el presente artículo mostraré que en un texto de 
Heidegger de mediados de los años treinta, La pregunta por la cosa (1935/36, 
en adelante PC), que no está usualmente considerado entre aquellos que 
contienen una reflexión ética, aparecen elementos que pueden aportar al 
trabajo de elaboración de la dimensión ética de su pensar. Como se verá, 
estos elementos surgen en un análisis que implica un retroceso al fundamento 
de la metafísica, de lo que se desprende que la investigación desarrollada 
en el presente artículo sigue el difícil camino señalado por Rodríguez para 
trabajar la ética originaria.

Comenzaré analizando la interpretación que Freeman ofrece del arte 
de existir, ya que esta noción constituye lo más cercano a un desarrollo de 
elementos éticos en el marco de la preocupación por lo óntico que caracteriza 
a la metontología. En particular, destacaré el papel central que cumple en su 
lectura la idea de ver la singularidad. A continuación, sostendré que, aunque 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  409

PC no suele considerarse como una obra que posee una reflexión ética, sí 
puede aportar al desarrollo de la ética en Heidegger. Esto, en la medida en 
que la superioridad de la verdad de la experiencia cotidiana –que Heidegger 
postula en este texto y cuya fundamentación nos invita a llevar a cabo– 
puede entenderse como una orientación para nuestras acciones (morales) 
cotidianas. Luego, mostraré que la crítica heideggeriana a la subjetividad 
moderna en PC se lleva a cabo mediante un retorno al fundamento de 
la metafísica moderna y se articula con una preocupación por lo óntico. 
Esta preocupación se manifiesta tanto en su rechazo a las representaciones 
contra la evidencia de la experiencia cotidiana, como en su valoración de 
las representaciones intuitivas, que desempeñan un importante papel en 
el proyecto de fundamentación de la verdad de la experiencia cotidiana en 
esta obra. Finalmente, sugeriré que la interpretación de Freeman del arte 
de existir –en particular en lo que atañe al ver la singularidad que este arte 
exige– se enriquece al vincularse con la noción de representaciones intuitiva, 
lo que permite sostener que esta noción puede ser incorporada como un 
aporte relevante al desarrollo de la dimensión ética del pensar de Heidegger.

2.	 Metontología y el arte de existir según Freeman:
	 ver la singularidad

En el apéndice al § 10 de PML, Heidegger introduce la noción de metontología 
de la siguiente manera:

Puesto que hay ser solo cuando ya el ente está en el ahí, en la ontología 
fundamental se encuentra latente la tendencia a una transformación metafísica 
originaria que es posible solo cuando el ser es comprendido en su problemática 
total. La necesidad intrínseca de que la ontología vuelva a allí de donde partió 
se puede aclarar mediante el fenómeno originario de la existencia humana: que 
el ente ‘ser humano’ comprende el ser; en el comprender el ser se encuentra a 
la vez la realización de la distinción entre el ser y el ente; hay ser solo cuando 
el Dasein comprende el ser. Con otras palabras: la posibilidad de que haya ser 



410  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

en el comprender tiene como presupuesto la existencia fáctica del Dasein, y 
esta, por su parte, la subsistencia fáctica de la naturaleza. Precisamente en el 
horizonte del problema del ser planteado radicalmente se muestra que todo esto 
solo es visible y puede ser entendido como ser cuando existe ya una totalidad 
posible de entes. De aquí se sigue la necesidad de una peculiar problemática 
que tiene como tema al ente en su totalidad. Este nuevo planteamiento [neue 
Fragestellung] de la cuestión se encuentra en la esencia de la ontología misma 
y se produce a partir de su conversión [Umschlag], su μεταβολή. Designo 
esta problemática como metontología. Y aquí, en el círculo del preguntar 
metontológico-existencial, está también el círculo de la metafísica de la 
existencia (solo aquí pueden situarse las cuestiones de la ética [hier erst läßt 
sich die Frage der Ethik stellen]). (184/199)

Tal como se puede apreciar aquí, la metontología nace de una necesidad 
de volver al dominio óntico del cual surgió la ontología fundamental, con lo 
que Heidegger sugiere que la ontología fundamental no habría considerado 
plenamente el dominio óntico. A la luz de esto, parece sensato preguntar 
por el impacto que tiene el surgimiento de la noción de metontología, en 
el proyecto de la ontología fundamental de Heidegger, pues sabemos que 
se va alejando de dicho proyecto en la etapa tardía de su obra.

Freeman sostiene que a mediados y finales de la década de 1920 hay 
una tensión entre lo óntico y lo ontológico en el pensar de Heidegger y 
sugiere que esta tensión puede ser una de las motivaciones de Heidegger 
para intentar reelaborar (y solo luego abandonar) su proyecto de la ontología 
fundamental (547). A la luz de esto, destaca que la metontología se compone 
de un nuevo tipo de cuestionamiento que responde a lo que faltaba en 
la naturaleza meramente preparatoria de la ontología fundamental. Este 
cuestionamiento será parte de la metafísica de la existencia, cuyo tema es el 
ente en total (551). Freeman piensa que en la descripción de la metontología 
“ya podemos ver a Heidegger gesticulando hacia su giro (Kehre) de la 
década de 1930, cuando el ser humano deja de ocupar un lugar central 
en su cuestionamiento y análisis del ser” (551). De manera similar, dice, 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  411

la metontología no privilegia solo al Dasein del modo en que lo hizo la 
ontología fundamental y, por esta razón, ella cree que puede verse como el 
primer (o proto-) giro en el pensar de Heidegger (551). En esta línea, sugiere 
entender la metontología como un desarrollo de la posición de Heidegger 
en ST, a la luz de sus propias observaciones inciertas (incluso tentativas) que 
concluyen ese texto, respecto de la posibilidad de que la ontología requiera 
una base óntica (550). En consonancia con esto, comprende la metontología 
como “el autovuelco fundamental de la ontología que al mismo tiempo 
se construye y se desarrolla al regresar a la condición fáctica concreta de 
la que surgió” (550). Freeman entiende la naturaleza de este desarrollo en 
términos de una creciente preocupación por el dominio óntico por parte 
de Heidegger (549). Tal como señala, el dominio óntico en relación con 
la metontología ha sido entendido de múltiples maneras, proponiendo 
ella entenderlo en términos de una concepción más matizada de lo óntico 
(more nuanced conception of the ontic), que implica “un retorno, de manera 
ontológicamente informada, a lo óntico: a los seres, los seres humanos 
individuales y las relaciones entre ellos” (550, nota 20)4. Lamentablemente 
Freeman no ofrece un desarrollo de esta más matizada concepción. Retomaré 
este asunto en las conclusiones de este artículo.

Teniendo a la vista la referencia explícita de Heidegger a la posibilidad 
de situar las cuestiones éticas en la metontología, Freeman sostiene que un 
retorno hacia el ente en total conlleva algo ético debido a que involucra 
una comprensión de la idea de relación y, en la medida en que lo ético 
se preocupa –inter alia– de relaciones, una comprensión del ente en total 
es un ingrediente primordial para una comprensión de la ética (551). En 
este sentido, ella quiere proponer que la metontología “no es solo una 

4	 Freeman explica que su interpretación se opone a muchas otras interpretaciones, como la 
de Crowell (2000), quien piensa que la metontología es una reversión a un fundamento 
meramente óntico que equivale a un abandono de la ontología fundamental, o la de 
Krell (1986), quien piensa que se trata de un retorno a un dominio de significación 
preontológica o que es algo así como la antropología filosófica. Para ella, estas y otras 
interpretaciones “pierden el punto de la concepción más matizada de Heidegger de 
lo óntico después del proyecto ontológico desarrollado en ST” (549-50, nota 20).



412  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

comprensión de que la ontología fundamental no cumplió con los estándares 
y condiciones establecidos por Heidegger” (550), sino que demuestra que 
este pensador no ignoró el papel y la presencia de la ética en nuestras vidas. 

Al igual que Rodríguez, Freeman es conciente de la necesidad de 
definir la palabra ética en relación al pensar de Heidegger. Probablemente 
la manera más evidente de argumentar esta necesidad es que, tal como ella 
misma indica, la reconsideración de la comprensión del ser humano en tanto 
Dasein nos compele a repensar lo que queremos decir con la palabra ética 
(Freeman, “A re-reading” 86, traducción propia). Tradicionalmente, prosigue 
Freeman, la ética se ha basado en un sujeto (un ser único, estable y esencial 
al que se puede atribuir la responsabilidad moral, la obligación, el elogio y la 
culpa) y Heidegger, al trastocar esta noción tradicional de subjetividad con 
su comprensión del Dasein, deja necesariamente fuera a la ética en cualquier 
sentido tradicional (85). En línea con esto, nos sugiere que la ética o lo 
ético en Heidegger podría entenderse como “una práctica de vivir bien con 
y para otros de acuerdo con ciertos estándares heredados que promueven 
el florecimiento del individuo y de la comunidad” (“Metontology” 552), 
señalando que estos estándares no serían absolutos y universales sino que 
evolucionarían sobre la base de una consideración sobre cómo realmente 
llevamos nuestras vidas a la luz de las normas que heredamos (con lo que 
incorpora una dimensión histórica en esta comprensión de la ética), y 
también sobre cómo deberíamos llevar nuestras vidas (552). Para Freeman, 
esta comprensión de la ética podría compartir preocupaciones básicas con 
una ética aristotélica y con un tipo moderado de particularismo moral. Esto 
es precisamente lo que ella tiene en vistas al abordar la noción del arte de 
existir que Heidegger presenta en PML en relación con la metontología, 
con las siguientes palabras:

Solo quien comprende el arte de existir [Existierkunst], considera, en su obrar, 
lo que en cada momento obtiene como totalmente único, y, al mismo tiempo, 
sin embargo, se da cuenta de la finitud de este actuar, solo él comprende la 
existencia finita y puede esperar realizar algo en ella. Este arte de existir no 
es la autorreflexión, que es una caza desinteresada, para husmear motivos y 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  413

complejos, a partir de los cuales se alcanza un reposo y la dispensa de actuar, 
sino que es únicamente la claridad del obrar mismo, la caza de genuinas 
posibilidades [echten Möglichkeiten]. (185-86/201)

Freeman argumenta que la noción del arte de existir, cuando es leída a la 
luz de algunos conceptos clave en relación con el Dasein presentados en 
ST, tales como ser-con (Mitsein) y ser-cada-vez-mío (Jemeinigkeit), permite 
sostener que Heidegger está apuntando hacia un ejemplar moral (moral 
exemplar) que lo vincula estrechamente con la ética de Aristóteles y de 
Bernard Williams (553-66). Uno de los momentos clave de su análisis es 
su abordaje de las tres facetas que, según la cita anterior, ella presenta como 
cruciales de quienes comprenden el arte de existir, a saber: son personas 
que (a) abrazan la singularidad de la existencia, (b) comprenden la finitud 
de la actividad y (c) son guiados por posibilidades reales5. 

Una de las ideas que atraviesa el análisis de Freeman, es que llevar a 
cabo estas tres facetas requiere que la persona en cuestión tenga la capacidad 
de ver la singularidad. En el caso de las dos primeras facetas esto se puede 
apreciar, por ejemplo, cuando Freeman sostiene que tanto la singularidad 
de la existencia como la finitud de la actividad hacen referencia a personas 
que tienen “la capacidad de discernir la singularidad de lo que importa y 
dónde importa en ausencia de un conjunto definido de principios” (554) 
y no a personas que estén “equipadas y guiadas por una lista exhaustiva de 
principios morales acompañada de la capacidad de subsumir correctamente 
cada nuevo caso bajo el correcto” (554). En el caso de la tercera faceta, la 
necesidad de ver la singularidad queda manifiesta cuando, por ejemplo, 
Freeman explica que la persona que Heidegger parece tener en mente basa 
sus decisiones y acciones en posibilidades reales, refiriendo con esto a sus 
experiencias y a una comprensión particular de su situación (556). De este 
modo, quienes son competentes en el arte de existir aprenden a actuar bien 
en situaciones particulares, “y esta habilidad de actuar de manera tal que 

5	 Freeman usa la expresión posibilidades reales en vez de posibilidades genuinas. En 
esto sigue la traducción de PML al inglés (Heidegger, The Metaphysical Foundations 
of Logic 158).



414  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

lo hace bien (gets it right) no es la mera aplicación de una regla objetiva; 
sino que está basada en una sensibilidad y en un estar al tanto (awareness) 
que están fundadas en nuestro ser-en-el-mundo con otros” (556). En las 
conclusiones de este artículo volveré al punto de ver la singularidad en 
relación con la dimensión ética en la obra de Heidegger.

Al finalizar su análisis, Freeman destaca que una de sus deficiencias 
es que opera en un nivel muy general, lo que parece ir en contra de lo 
propio a la metontología en tanto implica un regreso a la metafísica óntica: 
a las ontologías regionales que quedaron fuera de ST y, más aún, a nuestra 
existencia fáctica en el mundo con otros (565). Para ella, una de las razones 
que explican la deficiencia de su análisis es que Heidegger nunca desarrolló 
su pensamiento acerca de la metontología más allá de las pocas páginas 
en el apéndice de PML. Así como la ontología fundamental, sostiene, 
el proyecto de la metontología “pronto se quedó en el camino” (565). 
Freeman salva este problema al destacar que Heidegger ofrece más bien una 
descripción que una prescripción, y que con esto está enfatizando el aspecto 
fenomenológico (entendido en un sentido amplio) de su pensamiento, 
que mira los entes tal como son con el fin de hacer sentido y aprender de 
nuestra experiencia. En esta línea, propone que Heidegger está más bien 
haciendo un punto de metaética, a saber: que la dimensión de la ética no se 
trata mejor teóricamente en términos de reglas, axiomas e imperativos, sino 
que es una dimensión fundamentalmente práctica en la que aprendemos 
haciendo y al estar en relaciones reales con otros. Según Freeman, esto es 
consecuente con el proyecto general de Heidegger: no nos dice cómo pensar, 
pero nos pone la pregunta (y el problema) acerca de cómo trabajar y llenar 
la amplia posibilidad que él ha abierto (565-66). 

En consonancia con esto último, en lo que viene argumentaré que 
PC, a pesar de no ser considerada como una obra que contiene elementos 
éticos, sí puede posicionarse como una obra a la que es pertinente recurrir 
para trabajar esta amplia posibilidad que Heidegger ha abierto en relación 
con la ética. 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  415

3.	 La superioridad de la verdad de la experiencia 
cotidiana en PC en términos de una guía para 
nuestras acciones del día a día

En la Introducción a PC, Heidegger desarrolla la distinción entre el modo 
de pensar cotidiano y el modo de pensar científico moderno. Así, usa el 
término experiencia en dos sentidos: experiencia cotidiana y experiencia 
científica de las cosas (Alltägliche und wissenschaftliche Dingerfahrung). A la 
luz de esta distinción, destaca lo que a mi juicio es su mayor preocupación 
en esta obra, a saber: que con las ciencias “se da continuamente un acceso 
y una transición inmediatos desde el opinar y el representar cotidianos” 
(Heidegger, PC A 17/1), lo que implica que el pensar científico se ha 
apropiado de nuestra experiencia cotidiana de las cosas. Heidegger nos 
convoca a poner en cuestión esta apropiación, llamándonos a mirar la 
experiencia cotidiana sin las representaciones científicas mediante:

No hay, en primer lugar –ni en último lugar– una razón sostenible para dudar 
de nuestra experiencia cotidiana. Sin embargo, no basta afirmar que lo que nos 
muestra la experiencia cotidiana de las cosas sea lo verdadero… Precisamente si 
esta experiencia cotidiana conlleva una verdad y, más aún, incluso una verdad 
destacada [ausgezeichnete], esta debe fundamentarse, es decir, su fundamento 
debe ponerse, reconocerse y asumirse como tal. (29-30/11-12)

Tal como la cita muestra, basándose en que nuestras experiencias cotidianas 
contienen una verdad destacada, superior o excepcional6, Heidegger nos 
llama a trabajar en la fundamentación filosófica de esta verdad. De hecho, 
una lectura de la Introducción a PC muestra con claridad que, para él, la 
historia de la filosofía –o, más precisamente, su interpretación tradicional– 

6	 Las dos versiones al inglés de PC traducen la palabra alemana ausgezeichnete por superior 
y exceptional, respectivamente (Heidegger, What is a Thing? 12) y (Heidegger, The 
Question Concerning the Thing 8). La traducción al español por destacada es sin duda 
correcta, pero usaré la palabra en español superior, en tanto presta mayor servicio a 
la dirección de mi análisis.



416  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

ha consistido en un esfuerzo de fundamentación filosófica de la verdad de 
la experiencia científica. ¿En qué consiste el carácter superior de la verdad 
de la experiencia cotidiana?

Un ejemplo común: el sol se pone tras unas montañas, un disco brillante 
de como mucho entre medio metro y un metro. Ahora esto no necesita ser 
descrito, lo que el sol es para el pastor que regresa a casa por el prado con 
su rebaño ahora; este es el sol verdadero, el mismo al que espera el pastor 
a la mañana siguiente. Pero el sol efectivo [wirklich] se ha puesto ya hace 
unos minutos; lo que vemos es solo una apariencia [Schein] causada por 
determinados procesos de radiación. Pero también esta apariencia lo es solo 
porque “efectivamente” [in Wirklichkeit] –decimos– el sol en general no se 
pone; no se mueve alrededor de la Tierra, sino que, al contrario, es la Tierra 
la que gira en torno al sol. Y este sol, a su vez, tampoco es el centro último 
del universo… ¿Cuál es el sol efectivo? ¿Qué cosa es la verdadera – el sol del 
pastor o el sol del astrofísico? ¿O acaso está mal formulada la pregunta? Y, si 
es así, ¿por qué? (30-31/12-13)

Aunque esta cita no expone las razones que explican la superioridad 
de la experiencia cotidiana y, en general, no encontramos una referencia 
explícita a esto en PC, sugiero que sí permite sostener que esta superioridad 
guarda relación con el hecho de que el modo en que las cosas son vistas, al 
ser miradas a la luz de la verdad de la experiencia cotidiana, tiene un impacto 
inmediato en nuestro comportamiento hacia nosotros mismos, hacia los 
demás y hacia el mundo: el sol pequeño –el sol del pastor– es más relevante 
que el sol grande –el sol del astrofísico– para guiar nuestras acciones del 
día a día. ¿Significa esto que el sol del pastor sea más verdadero que el del 
astrofísico? Para Heidegger esta pregunta está mal formulada, pues piensa 
que “las cosas están en diversas verdades” (32/14): una cosa puede ser vista a 
la luz de la verdad de la experiencia científica y también a la luz de la verdad 
de la experiencia cotidiana. Sin embargo, la superioridad de la verdad de la 
experiencia cotidiana así entendida conduce a preguntar qué ocurre en ese 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  417

ámbito específico de las acciones humanas al que llamamos moral, cuando 
lo abordamos desde dicha verdad cotidiana y no desde la verdad científica. 
Esta última, en efecto, es la que nos remite a la interpretación tradicional 
de la historia de la filosofía y, por ende, a la ética en su sentido habitual, 
frente al cual Heidegger se resiste. Pero ¿es posible desarrollar esta pregunta 
si, tal como dice Heidegger, el fundamento de la verdad de la experiencia 
cotidiana debe aún “ponerse, reconocerse y asumirse como tal” (30/12)? 
Sin duda, esta última es una pregunta válida y señala una dificultad, pero 
no imposibilita el análisis, tal como es mi intención mostrar en lo que resta 
de este artículo. Para estos efectos, es importante destacar que la distinción 
entre la verdad de la experiencia científica y la verdad de la experiencia 
cotidiana, y la subsecuente indicación de que la segunda de estas verdades es 
‘superior’ respecto de la primera, está en función de la puesta en cuestión de 
la omnipresencia de la objetividad científica y no en función de eliminarla. 
Son varios los pasajes en la obra de Heidegger que demuestran que esto es 
así, tal como se puede apreciar en la siguiente cita de PC:

Con nuestra pregunta [¿qué es una cosa?] no pretendemos ni sustituir a las 
ciencias ni mejorarlas. En vez de eso queremos contribuir a la elaboración 
de una decisión. Esta decisión dice: ¿es la ciencia el patrón de todo saber o 
es que acaso hay un tipo de saber en el que se determine en primer lugar el 
fundamento y las fronteras de la ciencia y, con ello, su verdadera efectividad? 
… con nuestra pregunta nos movemos fuera del ámbito de las ciencias; el saber 
al que aspira nuestra pregunta no es ni mejor ni peor – sino completamente 
diferente. (28/10)

Heidegger sugiere aquí que la objetividad científica ha entrado en todas las 
esferas del saber, rebasando los límites en los cuales debería operar. Este es 
un punto crucial para nuestro análisis, dado que la puesta en cuestión de 
la objetividad científica implica, como es bien sabido, un análisis crítico de 
la verdad que opera en ella, a saber: la certeza. Esto, a su vez, está ligado a 
las críticas que encontramos en algunos textos de Heidegger hacia las éticas 



418  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

tradicionales, pues, tal como señala Rodríguez, es en la filosofía moderna de 
la subjetividad –que se sustenta en la noción de certeza– donde se asientan 
las representaciones morales habituales del ser humano que Heidegger pone 
en cuestión y de las cuales se quiere distanciar (110-11). 

Considerando entonces que la puesta en cuestión de la objetividad 
científica no pretende abolir esta verdad, sino más bien poner en cuestión 
su omnipresencia, no es posible concluir que la superioridad de la verdad 
de la experiencia cotidiana –entendida en términos de una guía relevante 
para nuestras acciones del día a día– implica necesariamente que toda acción 
que pertenece al ámbito específico de las acciones humanas al que alude la 
palabra ‘moral’ debiera dejar de regirse por una ética que sea producto de 
la verdad de la experiencia científica.

Freeman se refiere expresamente a este asunto cuando compara 
la crítica de Heidegger a la noción abstracta de un individuo autónomo 
(propia de la filosofía moderna de la subjetividad), en tanto fracasa en 
reconocer el carácter único de los individuos singulares (uniqueness of 
singular individuals), con el rechazo de Martha Nussbaum a la práctica 
de seguir reglas abstractas como el camino para el florecimiento humano. 
Para Freeman es claro que 

Heidegger tendría que estar de acuerdo en que el seguimiento de reglas es útil 
en la práctica y, en muchos casos, necesario en la mayoría de las áreas de la 
vida social, pero que hay una diferencia entre usar reglas en varias situaciones 
y la idea de que, en moralidad, las reglas deben ser tanto generalizadas y 
codificadas. (557)

Pienso que Freeman está en lo correcto al sugerir que Heidegger estaría de 
acuerdo en que dentro del ámbito específico de las acciones del ser humano 
al que alude la palabra moral, hay lugar para dos éticas diferentes en tanto 
están basadas en dos verdades diferentes que coexisten. Sin embargo, 
sostener esto requiere hacerse cargo del modo en que estos dos tipos de ética 
se articulan, lo que ella no hace. A pesar de que trabajar esta articulación 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  419

está fuera del alcance de este artículo, creo que el análisis que aquí ofrezco 
puede nutrir futuras investigaciones a este respecto7. 

Pienso que el reconocimiento de estas dos éticas es importante 
para enfrentar la pregunta por lo que ocurre en aquel ámbito específico 
de las acciones del ser humano al que alude la palabra moral cuando es 
abordado desde la verdad de la experiencia cotidiana y no desde la verdad 
de la experiencia científica, pues va de la mano con entender que para 
desarrollar esta pregunta, el camino no puede ser poner el signo negativo 
a las éticas tradicionales para obtener con esto una suerte de ética no 
tradicional (la que quedaría configurada a partir de las éticas tradicionales 
y por tanto determinada por ellas). El hecho de que la puesta en cuestión 
de la objetividad científica no pretenda abolir esta verdad, sino poner en 
cuestión su omnipresencia, implica que este camino guarda relación con 
ingresar en las razones de esta puesta en cuestión para, desde allí, despejar 
el terreno de aquellas representaciones fundamentales que determinan hoy 
nuestra relación con nosotros mismos, con los demás y con el mundo. Es 
únicamente este trabajo el que puede dar lugar a un nuevo modo de esta 
determinación y, con ello, a un tipo de ética fundamentalmente diferente 
de las tradicionales.

Esta puesta en cuestión tiene muchas aristas, pero creo que es bastante 
evidente y ampliamente aceptado que todas ellas se encuentran en un punto 
común: la insuficiencia de entender al ser humano como sujeto moderno, 
lo que para Heidegger significa entender al ser humano como aquel ser que 
se pone a sí mismo como centro y medida de todo lo que es (Heidegger, 
“La época” 74-76/90-92). Por lo pronto entonces, podríamos decir que un 

7	 Tal como menciono en la nota al pie 10, los resultados del análisis que aquí ofrezco 
podrían dialogar con algunos aspectos relevantes del modo en que Luis César 
Santiesteban propone desplegar la dimensión ética del pensar de Heidegger. Un 
elemento base de su propuesta es precisamente una manera de comprender dos tipos 
ética a la luz de dos modos distintos de comprender la verdad. Para Santiesteban, la 
ética originaria es a las éticas metafísicas, lo mismo que la verdad originaria (aletheia) 
es a la verdad como correspondencia (que es la condición de posibilidad de la verdad 
como certeza), lo que implica que las éticas metafísicas encuentran su fundamento 
en la ética originaria (Santiesteban 81).



420  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

abordaje del ámbito específico del actuar humano al que alude la palabra 
moral desde la verdad de la experiencia cotidiana y no desde la verdad de la 
experiencia científica, va de la mano con una comprensión del ser humano 
que se distancia de la subjetividad moderna. A primera vista esto parece 
extraño, ya que se tiende a pensar que es lo contrario: dado que no hay una 
verdad científico-objetiva a la que ceñirse, la verdad cotidiana debería llevarnos 
a una subjetividad reforzada, lo que –con buenos argumentos– se vincula 
al relativismo moral. Pero esto no puede ser a lo que conduce la puesta en 
cuestión que hace Heidegger de la omnipresencia de la objetiva certeza del 
pensar científico característico de la filosofía moderna de la subjetividad, 
ya que la primacía de la objetividad científica es precisamente producto 
de la comprensión del ser humano como sujeto moderno, por lo que una 
disminución de la fuerza de la objetividad científica presupone más bien 
la disminución de la fuerza del sujeto moderno y no un reforzamiento de 
ella. Esto, a su vez, está directamente vinculado al hecho de que Heidegger 
se mueve en la comprensión del ser humano como Dasein, es decir, en una 
comprensión para la que ser-en-el-mundo es decisivo, con lo que desafía 
la comprensión del ser humano como sujeto moderno en tanto esta surge 
desde la desconsideración del mundo. Tal como es bien sabido, Heidegger 
hace ver que precisamente esta desconsideración –que ocurre de manera 
definitiva en el pensamiento de Descartes y que implica rechazar todo 
aquello que no podamos calcular o capturar con claridad y distinción 
en una representación moderna– es lo que le permite al sujeto ponerse 
como el centro determinador del mundo. Pero este mundo que el sujeto 
determina no puede ser el mismo mundo que desconsidera, pues en esta 
determinación ha quedado ya fuera todo aquello que el sujeto no puede 
capturar en una representación cierta, habilitadora de la objetiva certeza 
del pensar científico. De aquí que Heidegger se refiera a este mundo que 
el sujeto determina, como imagen, como un mundo que es objeto de la 
representación del sujeto (71-76/86-92).

En la introducción señalé que Rodríguez sostiene que, para desarrollar 
la dimensión ética del pensar de Heidegger, es necesario trabajar en una 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  421

recuperación del sentido originario del habitar que figura en el nombre 
ethos, sugiriéndonos que es en el retroceso hacia el fundamento de la 
metafísica donde se realiza esta labor de recuperación, al intentar pensar la 
copertenencia originaria del ser humano y el ser por debajo de la filosofía 
moderna de la subjetividad. En la siguiente sección mostraré que la crítica 
a la subjetividad moderna que ofrece Heidegger en PC –que es parte de 
su trabajo de fundamentación filosófica de la verdad de la experiencia 
cotidiana–, se desarrolla precisamente mediante un retroceso al fundamento 
de la metafísica moderna y, de manera muy interesante, va de la mano de 
una preocupación por lo óntico que, como sabemos, caracteriza a la noción 
de metontología y le permite presentarse como el tipo de reflexión en el 
que pueden situarse las cuestiones de la ética.

4.	 El rol del carácter problemático del a priori en la 
intensificación de la preocupación por lo óntico 
en PC. Representaciones contra la experiencia 
cotidiana versus representaciones intuitivas

Si de un nuevo modo de habitar el mundo se trata, parece imprescindible 
plantearse la pregunta ¿qué es una cosa? En PC Heidegger distingue 
tres sentidos de la palabra cosa: un sentido restringido (lo presente –das 
Vorhandene– tal como una piedra, un árbol, un lagarto o un reloj), uno 
amplio (incluye el anterior pero también planes, decisiones, acciones, lo 
histórico), y uno muy amplio (incluye lo anterior pero además aquello que 
es algo y no nada). Heidegger sostiene que nuestro uso lingüístico es más 
próximo a comprender la palabra cosa en el sentido restringido y que su 
planteamiento de la pregunta por la cosa se mantendrá en este sentido. La 
razón de esto es que “la pregunta por la cosa, incluso cuando se comprende 
esta en sentido amplio, y aún en el sentido más amplio, se dirige en la 
mayoría de los casos a este ámbito restringido y surge en primer lugar de él” 
(24/6). Esto sugiere que el modo en que comprendemos la palabra cosa en 



422  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

sentido restringido impacta en cómo comprendemos los sentidos amplio y 
muy amplio, lo que es relevante dado que implica que las conclusiones del 
análisis de Heidegger en PC pueden impactar a todas las cosas.

Heidegger se refiere al sentido restringido de la palabra cosa por 
el que se preguntará en PC con expresiones como “las cosas de nuestro 
entorno” (24), como “lo más próximo, …lo asible” (Heidegger, PC B 
16/6)8, y postula que el modo en que la ciencia moderna trata el “ámbito 
más cercano de las cosas que están en nuestro alrededor” (PC A 37/19), 
deja a este mismo ámbito de lado (33-41/14-23). A la luz de lo señalado 
en el párrafo precedente y tal como he sugerido en un artículo anterior, 
esto significa que lo que Heidegger piensa que el modo de pensar científico 
moderno hace a las cosas en sentido restringido, se transfiere a las cosas en 
sentido amplio y muy amplio (Crichton, “Heidegger” 183-84, traducción 
propia). 

En PC Heidegger ingresa al análisis de la ciencia moderna al preguntarse 
por el rasgo fundamental de la actitud y de la existencia (einem Grundzug 
der Haltung und des Daseins) que está implicado en ella (94/66): “Ponemos 
un título a este carácter fundamental de la actitud cognoscitiva moderna 
si decimos que la nueva pretensión de saber es la pretensión de saber 
matemática (der mathematische)” (96-97/68). Heidegger aborda la noción 
de lo matemático en fundamental relación con la noción de metafísica 
moderna: “las ciencias naturales modernas, la matemática moderna y la 
metafísica moderna surgen de la misma raíz de lo matemático en sentido 
amplio” (127/98). Por metafísica moderna Heidegger entiende la metafísica 
racional, cuyo origen sitúa en el pensamiento de Descartes y cuya expresión 
paradigmática encuentra en el pensamiento de Leibniz (139-152/108-120). 
Esto significa que al ingresar en un análisis de lo matemático en sentido 
amplio estamos ingresando en los fundamentos de la metafísica moderna, 
que es precisamente el camino que Rodríguez sugiere para desplegar la 

8	 Esta expresión traduce el alemán ‘Wir fassen dieses Nächstliegende ins Auge, das 
Handgreifliche’. La traducción más actual de PC –que es a la que me refiero en este 
artículo– omite esta expresión, pero en la traducción más antigua al español de PC 
–a la que solamente me refiero en esta cita–, sí está traducida.



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  423

relación entre la ética y Heidegger en sus textos tardíos y que, tal como 
he indicado en la introducción, me he propuesto seguir en este artículo.

Heidegger desarrolla el significado de lo matemático en sentido amplio 
en referencia al pensamiento griego. La palabra matemático deriva de la 
expresión griega τὰ μαθήματα, que se refiere a las cosas, y en una perspectiva 
determinada (98-99/69-70). Tal como he sostenido, en PC Heidegger 
distingue entre tres sentidos de esta expresión: (1) aquello sobre las cosas 
que ya conocemos y que, por tanto, no lo sacamos primero de las cosas 
sino que en cierto modo lo traemos ya con nosotros; (2) el llegar a conocer 
(zur Kenntnis bringen) de (1) de una manera apropiada y determinada (este 
es un llegar a saber algo que ya sabemos), y (3) esa posición fundamental 
hacia las cosas, en la que tomamos (vor-nehmen) las cosas como ya nos son 
dadas, como deben y deberían sernos dadas. Como se puede notar, (3) se 
basa en (1), ya que solo podemos tomar las cosas como ya nos son dadas 
si hay algo sobre ellas que ya nos ha sido dado. El mismo razonamiento 
se aplica a (2), que está claramente fundamentado en (1). A pesar de que 
comúnmente los comentaristas de PC no diferencian entre los sentidos (1) y 
(2) de lo matemático y, si lo hacen, no distinguen el sentido (3), distinguir 
estos tres sentidos de lo matemático es crucial para lograr el objetivo general 
del análisis de Heidegger en PC, a saber: abordar la pregunta ¿qué es una 
cosa? de manera histórica (Crichton, “Heidegger” 172-77). 

Heidegger es explícito en señalar que las diferentes fórmulas y 
definiciones de la esencia de la cosa a lo largo del tiempo “son solo el 
sedimento y el precipitado de posiciones fundamentales (Grundstellungen) 
que la existencia histórica (geschichtliches Dasein) en medio del ente en su 
totalidad (inmitten des Seienden im Ganzen) asumió en relación con éste y 
acogió en sí” (64/42). Esto significa que abordar históricamente la pregunta 
¿qué es una cosa? es preguntarse por estas posiciones fundamentales (64/42). 
Para esto, cree necesario experimentar tanto la posición fundamental de los 
griegos como el cambio que se origina desde esta posición, y que consiste en 
un cambio del preguntar y del apreciar, del ver y del decidir (73-74/48-49). 
Determinar este cambio, señala Heidegger, exige:



424  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

que se observe aquel con una mirada más clara que en la que la mayoría de 
los casos nos tiene atrapados (gefangen) y nos impide ser libres (unfrei) en la 
experiencia y en la determinación de las cosas. Se trata de la ciencia natural 
moderna en tanto que ella se ha convertido según ciertos rasgos fundamentales 
en una forma de pensamiento universal. Aunque, ciertamente, en ella aún 
domina –si bien transformado– el comienzo griego, este no domina ni exclusiva 
ni decisivamente. (74/49). 

Claramente entonces, el abordaje del carácter matemático de la 
actitud y existencia implicado en la ciencia moderna (que es el camino que 
Heidegger elige para analizarla), pretende llegar a esta cambiada posición 
fundamental frente a las cosas. Como se puede apreciar, aquí resuena el 
sentido (3) de lo matemático. Me referiré nuevamente a este punto en lo 
que sigue.

Patricia Glazebrook señala que Heidegger no dice a qué griegos 
se refiere en su discusión de lo matemático. Sin embargo, a ella le parece 
claro que está haciendo eco del Menón de Platón (Glazebrook, Heidegger’s 
Philosophy 51, traducción propia). Como ella indica, Heidegger piensa 
que Platón es “el descubridor del a priori que expresa ese descubrimiento 
en su doctrina de que el aprendizaje en sí mismo no es más que recordar” 
(29). Theodore Kisiel también piensa que Heidegger tiene en mente este 
diálogo platónico (Kisiel, “The mathematical” 110, traducción propia), por 
lo que sugiere que con lo matemático en términos de (1) Heidegger está 
pensando en la idea de Platón, mientras que con (2) apunta a su teoría de 
la reminiscencia del conocimiento (110). Para Kisiel, Heidegger entiende 
a (1) como “cualquier conocimiento a priori” (109). Tal como se puede 
apreciar y he ya sostenido también, con (1) Heidegger apunta a nuestra 
precomprensión del ser (el a priori) (Crichton, “Heidegger”).

Teniendo a la vista que en PC Heidegger emplea los términos concepto 
y representación en su abordaje de lo matemático en la ciencia moderna 
(109-110 / 81), he sugerido que (1) –y la correspondiente ocurrencia de 
(2)– nos sitúa en la esfera de los conceptos y representaciones de las cosas. 
A su vez, en tanto (1) es lo que determina que aquello que vemos se haga 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  425

visible como lo que es, un cambio en (1) necesariamente implica un cambio 
en el modo en que las cosas se nos tornan visibles (178). Volveré a este 
punto en las Conclusiones.

Lo expuesto hasta aquí torna imprescindible plantearse la siguiente 
pregunta: ¿qué es lo que ha cambiado desde el origen griego del concepto 
‘lo matemático’ para que en la modernidad constituya lo que más nos 
tiene cautivos y nos hace poco libres en la experiencia y determinación de 
las cosas? Tal como he señalado, el análisis de Heidegger en PC permite 
sostener que la respuesta a esta pregunta es que en la modernidad el sentido 
(1) de lo matemático –y la correspondiente ocurrencia de (2)– sufre un 
cambio que va desde representaciones intuitivas (anschauliche Vorstellung) 
a representaciones contra la experiencia cotidiana (Grundvorstellung von 
den Dingen die der gewöhnlichen widerspricht) (180-81). Heidegger asocia 
las primeras a las concepciones fundamentales de Aristóteles acerca de 
la naturaleza y el movimiento, ofreciéndonos una exposición muy breve 
sobre estas pero que deja ver que lo que le interesa destacar es que, en estas 
concepciones, la forma cómo un cuerpo se mueve está determinada por 
su naturaleza, y que esta naturaleza está completamente determinada por 
el lugar al que pertenece el cuerpo. El segundo tipo de representaciones, 
piensa Heidegger, aparece por primera vez en la primera ley del movimiento 
de Newton, siendo la clave el hecho de que habla de un cuerpo que no 
existe, de un cuerpo que es el resultado de un mente concipere que exige una 
representación de las cosas que contradice la evidencia de nuestra experiencia 
cotidiana de ellas (180-82). Tal como he argumentado, este segundo tipo 
de representaciones corresponde a la comprensión de Heidegger de las 
representaciones modernas en general y no solo a aquellas del ámbito de 
la ciencia (181).

En PC Heidegger hace ver que lo problemático de las representaciones 
contra la experiencia cotidiana es que en el proyecto (Entwurf)9 que 

9	 Como es bien sabido, en ST Heidegger recurre a la palabra Entwurf para referirse al 
‘carácter proyectivo del comprender’ (que es al que hace eco el uso de Entwurf asociado 
a la palabra representación). A su vez, esta palabra es también la que usa al referirse al 
‘Dasein como un proyecto arrojado’ (Dasein ist geworfener Entwurf). Como es bien 



426  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

ellas –en tanto representaciones– conllevan, hay una “imposición de una 
determinación de la cosa que no está generada desde esta misma de modo 
acorde a la experiencia (die nicht erfahrungsmässig aus diesem selbst geschöpft 
ist)” y, sin embargo, “subyace a todas las determinaciones de las cosas, las 
posibilita y les abre un espacio” (119/90). Tal como he sugerido, esto significa 
que lo matemático en la ciencia moderna, argumentando en contra de la 
evidencia de la experiencia cotidiana, es realmente capaz de determinar la 
experiencia (182-83). Esto es lo que Glazebrook tiene en mente cuando 
sostiene que, para Heidegger, la ciencia moderna es violenta en tanto produce 
una invasión (encroachment) de lo real, en la que lo real queda confinado 
reductivamente como objeto (Glazebrook, “Heidegger” 255, traducción 
propia). A la luz de esto, se entiende por qué Heidegger describe la ciencia 
moderna como aquello que más nos tiene cautivos y nos hace poco libres 
en la experiencia y determinación de las cosas.

Tal como he sostenido también, este carácter problemático de las 
representaciones contra la evidencia de la experiencia cotidiana va de la mano 
del hecho de que ellas contienen el rasgo específico de lo matemático en la 
modernidad en tanto cumplen de mejor manera (que las representaciones 
intuitivas) con lo que Heidegger propone como la exigencia de lo matemático. 
Esta exigencia consiste en que para la posición fundamental absolutamente 
matemática no puede haber una cosa previamente dada, donde por cosa 
previamente dada Heidegger se refiere a cosas simplemente presentes (lo 
que nos viene al encuentro en nuestra experiencia cotidiana con las cosas) 
y no a lo previamente dado implicado en el sentido (1) de lo matemático 
(188-90). He argumentado que este mejor cumplimiento de la exigencia 
de lo matemático por parte de las representaciones contra la experiencia, 
se ve con claridad si tenemos en cuenta que, siguiendo la descripción que 
hace Heidegger de (1), las representaciones intuitivas son determinaciones 

sabido también, ambos usos están relacionados. Si bien está más allá del alcance del 
análisis aquí propuesto, sería interesante realizar una investigación futura acerca de la 
relación entre el uso de Entwurf en ST y PC, con el fin de visualizar las continuidades 
y descontinuidades en el abordaje de esta noción en ambas obras y así aportar a la 
comprensión de ella.



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  427

de las cosas que, de acuerdo con (1), no sacamos primero de las cosas, pero 
a pesar de esto, de alguna manera son creadas experiencialmente a partir de 
la cosa, ya que no van en contra de la evidencia de la experiencia cotidiana. 
Mientras que las representaciones contra la evidencia de la experiencia 
cotidiana son determinaciones de las cosas que, de acuerdo con (1), no 
sacamos primero de las cosas y, consecuentemente, no son experiencialmente 
creadas a partir de la cosa dado que van en contra de la evidencia de la 
experiencia cotidiana (187-90). 

Para profundizar en este mejor cumplimiento de la exigencia de lo 
matemático por parte de las representaciones contra la experiencia cotidiana 
(y, por tanto, en su carácter problemático), es necesario dirigir la mirada a la 
noción de voluntad que Heidegger presenta en PC. Para él, en la esencia de 
lo matemático “yace una particular voluntad (Wille) de nueva conformación 
y autofundamentación de la forma del saber como tal” (127/97) para la 
cual, como he indicado, “no puede haber una cosa previamente dada” (keine 
vorgegebenen Dinge geben) (133/103), refiriéndose a esta voluntad como 
la “correspondiente tendencia interna” (seinem eigenen inneren Zug) de lo 
matemático (126-27/96-97). Al recurrir a la noción de voluntad, Heidegger 
claramente personaliza lo matemático, lo que es a primera vista extraño, 
pero adquiere sentido si consideramos su comprensión de lo matemático 
en términos de (3), es decir, en términos de la posición fundamental que 
tomamos frente a las cosas. Dado que lo matemático en términos de (3) 
se basa en lo matemático en términos de (1), he sugerido que la noción de 
voluntad de lo matemático implica a (1) (188-89). Esto permite sostener 
que las representaciones contra la evidencia de la experiencia cotidiana –las 
representaciones modernas– pueden ser entendidas como el cumplimiento 
o desarrollo de lo matemático en términos de (1), en tanto (1) implica 
un conocimiento que no se saca de las cosas (189). Basándome en esto, 
he propuesto que lo matemático no se convierte en un problema para 
Heidegger solo en su expresión moderna sino también en su definición 
griega –ontológica–, siendo ésta la razón por la que en PC Heidegger se 
refiere a cuestiones ontológicas (nuestra precompresión del ser, el a priori) 
con la expresión implícitamente crítica de lo matemático (187-88). En línea 



428  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

con esto, he sugerido que el análisis de Heidegger de lo matemático en PC 
muestra que a mediados de los años treinta se da cuenta de que pensar el ser 
como el a priori acarrea un peligro, que consiste en que el ser así pensado 
puede –y de acuerdo con la voluntad de lo matemático debe– romper 
su relación con aquello que nos es dado en la experiencia cotidiana y ser 
determinado por la sola razón pura (192).

Visualizar el carácter problemático de pensar el ser como el a priori 
me ha permitido desarrollar otra investigación en la que he dialogado con 
la propuesta de William McNeill acerca de la razón de la desaparición 
de la noción de metontología de la obra de Heidegger. Para McNeill, la 
metontología desaparece porque depende de la ontología. Esto se debe, según 
él, a que la ontología queda socavada con la noción de retracción del ser 
(Entzug des Seins) característica del Heidegger post-ST, dado que esta noción 
implica que el ser ya no se puede pensar como el fundamento a priori de 
los entes. Esto conlleva a que la tematización que implica la metontología 
(una tematización del ente en su totalidad) carece de la comprensión 
proyectiva del ser que es necesaria para ella (Crichton, “Metontology”, 
traducción propia). A la luz de esto he concluido que la desaparición de la 
noción de metontología se debe a su imposibilidad de dar cuenta de manera 
apropiada de la creciente preocupación por lo óntico de Heidegger (48-49) 
y he sugerido que en PC, esta preocupación se manifiesta en su decisión 
de trabajar en la fundamentación de la verdad de la experiencia cotidiana 
(53-54), fundamentación que a pesar de estar enfocada en las cosas de 
nuestro entorno (cosas en sentido restringido), puede –sobre la base de lo 
que indiqué al inicio de esta sección–, traspasarse a todas las cosas.

Tal como he señalado también, considero que el carácter problemático 
de pensar el ser como el a priori no implica que Heidegger abandone este 
modo de abordar el ser y que, por tanto, pretenda superar la noción misma 
de representación, sino que se traduce más bien en intentar “encontrar una 
manera de pensar el a priori de modo que no pueda desligarse de la experiencia 
cotidiana” (Crichton, “Heidegger” 193). Para sostener esta conclusión, me 
he basado en el aprecio que muestra Heidegger hacia las representaciones 
intuitivas en PC, que se debe a que este tipo de representaciones se vinculan 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  429

a (y pueden dar cuenta de) las nociones de actualidad inmediata y contexto 
natural (186-87). Ambas nociones, según Glazebrook, hacen referencia a 
un ámbito no determinado por el pensamiento científico moderno, el que, 
según Heidegger, Aristóteles sí pudo abordar (187; Glazebrook, “Heidegger” 
250-51). Estas nociones, por tanto, se vinculan a las nociones de las cosas 
de nuestro entorno y lo más próximo, lo asible, que he señalado al inicio de 
esta sección y con las que Heidegger apunta a la experiencia cotidiana de las 
cosas. A la luz de esto, es posible sostener que la noción de representaciones 
intuitivas juega un papel importante en el trabajo de fundamentación de 
la verdad de la experiencia cotidiana.

Teniendo presente que Freeman piensa que la desaparición de la 
noción de metontología es una de las razones por las que su interpretación 
de la noción del arte de existir se queda en un nivel muy general, parece 
pertinente evaluar si acaso el análisis que he propuesto puede aportar a 
complementar su interpretación.

5.	 Conclusiones. El arte de existir a la luz de las 
representaciones intuitivas: hacia una posición 
fundamental del ser humano en medio de los entes 
que recupera el sentido originario del habitar que 
figura en el nombre ethos

Tal como he señalado en la Introducción, el arte de existir que emerge en el 
marco de la noción de metontología contiene elementos que permiten avanzar 
en el desarrollo de la dimensión ética del pensar de Heidegger, respondiendo 
con esto a la preocupación por lo óntico que la metontología denota y 
que la posiciona precisamente como el tipo de reflexión en el que pueden 
situarse las cuestiones éticas. En la segunda sección desarrollé y analicé la 
interpretación que hace Freeman del arte de existir y destaqué que las tres 
facetas que lo componen requieren necesariamente que la persona que las 
lleve a cabo tenga la capacidad de ver la singularidad. Dado que el arte de 
existir es, siguiendo a Freeman, una noción que se mueve en el plano del tipo 



430  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

de ética en el que no es válido usar reglas y normas universales y necesarias, 
parece sensato sostener que el ver la singularidad que esta noción implica, 
es un ver la singularidad a la luz de la verdad de la experiencia cotidiana y 
no a la luz de la verdad de la experiencia científica.

Tal como mencioné en la sección 3, en PC Heidegger señala que 
en nuestra experiencia cotidiana con las cosas siempre está mediando el 
pensar científico-moderno. Siendo esto así, y sobre la base del análisis 
que he ofrecido en este artículo, sugiero que el ver la singularidad al que 
apunta Freeman requiere de un cambio en el modo en que las cosas se nos 
tornan visibles, es decir: un cambio de lo matemático en términos de (1) y 
la correspondiente ocurrencia de (2) y, por tanto, un cambio en el tipo de 
representación que está en juego en el modo de ver. Este es un cambio del 
ver y del percibir que va de la mano –tal como se sigue del análisis en la 
sección 4–, de una posición fundamental del ser humano frente a los entes 
diferente de aquella posición fundamental matemática. Así, pienso que la 
noción de representaciones intuitivas –en tanto son representaciones que se 
vinculan a (y pueden dar cuenta de) aquello que nos es dado en la experiencia 
cotidiana no determinada por el pensar científico-moderno– puede ayudar 
a desplegar lo que significa ver la singularidad en el plano del tipo de ética 
al que apunta la noción del arte de existir y, de este modo, complementar el 
análisis de Freeman y, por tanto, su propuesta de desarrollo de la dimensión 
ética del pensar de Heidegger. Sin embargo, el análisis ofrecido hasta aquí 
nos da una idea muy general de las representaciones intuitivas y no una 
concepción concreta de ellas.

Tal como he sostenido en la sección 4, la idea de representaciones 
intuitivas juega un papel importante en el trabajo de fundamentación 
de la verdad de la experiencia cotidiana al que Heidegger nos convoca 
en PC. En una investigación anterior argumenté que la poco ortodoxa 
interpretación que hace Heidegger del pensamiento de Kant en esta obra 
es parte del trabajo de esta fundamentación. En PC Heidegger se concentra 
en el abordaje que hace Kant de la intuición en la Crítica de la razón 
pura (1781/1787), y postula que este abordaje es una delimitación de la 
tendencia matemático-moderna a determinar todo lo que es a partir de la 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  431

sola razón pura (a través de representaciones contra la experiencia cotidiana). 
Con esto a la vista, Heidegger se apropia de la noción de lo sintético a 
priori kantiana con el objetivo de sacarla fuera de la esfera de los objetos 
de la ciencia físico-matemática y ponerla en el ámbito de la experiencia 
cotidiana, lo que implica precisamente –y sorprendentemente– el complejo 
desafío de eliminar la universalidad y la necesidad (certeza epistémica) 
del a priori de Kant (Crichton, “Thought”, traducción propia). Teniendo 
esto en consideración, propongo que para desarrollar una concepción más 
concreta de la noción de representaciones intuitivas –y con esto desplegar 
lo que significa ver la singularidad en el contexto del arte de existir–, es 
necesario analizar la interpretación que desarrolla Heidegger en PC del 
“Sistema de todos los principios del entendimiento puro” de Kant. A su 
vez, y tal como he sugerido anteriormente, en esta interpretación sería 
esperable encontrar una concepción más matizada de lo óntico (Crichton, 
“Metontology” 55-56), que es, tal como he señalado en la sección 2, el modo 
en que Freeman entiende lo óntico en relación con la metontología, pero 
acerca del cual no nos ofrece un desarrollo. Junto con esto, si consideramos 
que la noción de representaciones intuitivas surge en el análisis que hace 
Heidegger del movimiento de los cuerpos en Aristóteles –análisis para el 
cual el vínculo entre naturaleza corpórea y lugar es crucial – , y tenemos 
a la vista la interpretación de Glazebrook acerca del análisis que hace 
Heidegger del pensamiento de Aristóteles que he señalado en la sección 4, 
parece pertinente ingresar también en este análisis para trabajar la noción 
de representaciones intuitivas.

Independientemente del resultado que pueda surgir del desarrollo 
de una concepción más concreta de las representaciones intuitivas, 
considero que el análisis expuesto en la sección 4 permite afirmar que 
dicho resultado estará siempre condicionado por una advertencia: este 
tipo de representaciones debería –siguiendo la voluntad de lo matemático– 
transformarse en representaciones contra la evidencia de la experiencia 
cotidiana. Siendo así, habría que sugerir que cualquier contribución de 
la noción de representaciones intuitivas a la propuesta de comprensión 
del arte de existir de Freeman, deberá tener presente que existe un peligro 



432  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

al acecho: el peligro de que aquello que determina lo que vemos –lo 
matemático en sentido (1) y la correspondiente ocurrencia de (2)– rompa 
su vínculo con lo dado en la experiencia cotidiana y se transforme en un a 
priori contra la evidencia de esta misma. Esta ruptura conlleva una mirada 
que reduce el fenómeno observado, en la medida en que solo puede ver en 
él aquello que el a priori (universal, necesario y contrario a la experiencia 
cotidiana) le permite ver. Tal como he sugerido en la sección 3, esto es lo 
que le posibilita al ser humano calcular y tener control acerca de las cosas y 
ponerse como el centro determinador del mundo. A la luz de esto, parece 
sensato sostener que la posición fundamental del ser humano en medio 
de los entes que va de la mano de las representaciones intuitivas, le impide 
ponerse en la condición de centro determinador. Esto coincide con lo que 
ya había anunciado en la tercera sección al sostener que un abordaje del 
ámbito específico del actuar humano al que alude la palabra moral desde 
la verdad de la experiencia cotidiana nos traslada hacia una comprensión 
del ser humano que se distancia de la subjetividad moderna.

Con miras a una comprensión más profunda de la posición fundamental 
del ser humano que va de la mano de las representaciones intuitivas en relación 
con la ética, considero que lo que he propuesto hasta aquí contribuye a una 
elaboración más concreta de la noción del ser humano como el pastor del 
ser, tal como Heidegger la plantea en CH en el marco de la ética originaria. 
Esta figura, como es sabido, se presenta contrapuesta a la comprensión 
moderna del ser humano como ‘el señor de lo ente’ (281)10.

Tal como se ha podido apreciar, el trabajo que he ofrecido en este 
artículo es un intento de seguir el camino señalado por Rodríguez para 
desarrollar la dimensión de la ética originaria de Heidegger, a saber: cavar en 
el fundamento de la metafísica. Tal como he señalado también, Rodríguez 

10	 A su vez, y en línea con esto, es una comprensión que puede también entablar un 
diálogo con la propuesta de Luis César Santiesteban de que la dimensión de la ética 
originaria de Heidegger requiere de una disposición afectiva fundamental que –siguiendo 
algunos textos de Heidegger–, Santiesteban designa como el ethos del respeto (Scheu). 
Este ethos es para Santiesteban una disposición afectiva fundamental que “lleva al 
hombre a una actitud hacia el ente en su totalidad en la que surgen la humildad, la 
escucha y la reserva” (Santiesteban, “La ética” 88). 



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  433

sostiene que es en este retroceso al fundamento de la metafísica donde puede 
surgir una recuperación del sentido originario del habitar que figura en el 
nombre ethos y que esta ética originaria necesita. Mi análisis ha mostrado 
que la noción de representaciones intuitivas –que surge precisamente en un 
análisis del fundamento de la metafísica moderna– puede nutrir lo que sería 
una posición fundamental del ser humano en medio de los entes que permite 
–a diferencia de la posición fundamental matemática que caracteriza a la 
filosofía moderna de la subjetividad– una relación libre, de no dominación, 
con aquello que nos es dado en la experiencia cotidiana. A la luz de esto, 
la noción de representaciones intuitivas se posiciona como clave para el 
trabajo filosófico dirigido hacia la recuperación de un modo de habitar que, 
como posibilidad, ha estado siempre presente, pero cuyo espacio ha sido 
desplazado por la absolutización del pensamiento científico-moderno, a 
través de las representaciones contra la evidencia de la experiencia cotidiana.



434  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

Bibliografía

Crichton, Cristina. “Heidegger on Representation: The Danger Lurking in the a 
priori”. Tópicos. Revista de Filosofía, n.º 56, 2019, pp. 167-195.

_.	 “Metontology and Heidegger’s concern for the ontic after Being and Time: 
challenging the a priori”. Trans/form/ação, vol. 45, n.º 3, 2022, pp. 33-58.

_.	 “Thought in the Service of Intuition: Heidegger’s Appropriation of Kant’s 
Synthetic a priori in Die Frage nach dem Ding”. Kriterion, n.º 146, 2020, pp. 
339-361.

Crowell, Steve. “Metaphysics, Metontology, and the End of Being and Time”. 
Philosophy and Phenomenological Research, vol. 60, n.º 2, 2000, pp. 307-331.

Freeman, Laureen. “Metontology, Moral Particularism, and the ‘art of existing’: a 
Dialogue between Heidegger, Aristotle, and Bernard Williams”. Continental 
Philosophy Review, vol. 43, n.º 4, 2010, pp. 545-568.

_.	 “A re-reading of Heidegger’s Being and Time par. 26”. Philosophy Today, vol. 
53, n.º 1, 2009, pp. 85-99.

Glazebrook, Patricia. Heidegger’s Philosophy of Science. Nueva York: Fordham UP, 
2000.

_.	 “Heidegger on the experiment”. Philosophy Today, vol. 42, n.º 3, 1998, pp. 
250-261.

Heidegger, Martin. “Brief über den Humanismus”. Wegmarken. Fráncfort del 
Meno: Vittorio Klostermann, 1976.

_.	 “Carta sobre el humanismo”. Hitos. Traducción de Helena Cortés y Arturo 
Leyte. Madrid: Alianza, 2000; 259-297.

_.	 “Einleitung zu “Was ist Metaphysik?””. Wegmarken. Fráncfort del Meno: 
Vittorio Klostermann, 1976.

_.	 “La época de la imagen del mundo”. Caminos de Bosque. Traducción de 
Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2000.

_.	 Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen 
Grundsätzen. Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1984.



CRISTINA CRICHTON • EL ARTE DE EXISTIR…	 ·  435

_.	 Gesamtausgabe [GA 22]. Die Grundbegriffe der antiken Philosophie. Editado por 
Franz-Karl Blust. Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann GmbH, 1993.

_.	 Gesamtausgabe [GA 83]. Seminare: Platon – Aristoteles – Augustinus. Editado 
por Mark Michalski. Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann GmbH, 
2012.

_.	 “Introducción a ‘¿Qué es Metafísica?’”. Hitos. Traducción de Helena Cortés 
y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2000. 299-312.

_.	 The Metaphysical Foundations of Logic. Traducción de Michael Heim. 
Bloomington & Indianapolis: Indiana University Press, 1992.

_.	 Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz. Fráncfort del 
Meno: Vittorio Klostermann, 1978.

_.	 La pregunta por la cosa A. Traducción de José M. García Gómez del Valle. 
Barcelona: Palamedes, 2009.

_.	 La pregunta por la cosa B. Traducción de Eduardo García Belsunge y Zoltan 
Szankay. Buenos Aires: Editorial Sur, 1964.

_.	 Principios metafísicos de la lógica. Traducción de Juan José García Norro. 
Madrid: Síntesis, 2009.

_.	 The Question Concerning the Thing. Traducción de James D. Reid y Benjamin 
D. Crowe. Londres/Nueva York: Rowan & Littlefield, 2018.

_.	 What is a Thing? Traducción de W.B. Barton, Jr. y Vera Deutsch. Indiana: 
Gateway, 1967.

_.	 “Die Zeit des Weltbildes”. Holzwege. Fráncfort del Meno: Vittorio 
Klostermann, 1977.

Kisiel, Theodore. “The Mathematical and the Hermeneutical: on Heidegger’s 
notion of the a priori”. Martin Heidegger in Europe and America, editado por 
Edward G. Ballard y Charles E. Scott. La Haya: Springer, 1973. 109-120

Krell, David Farrell. Intimations of Morality: Time, Truth, and Finitude in 
Heidegger’s Being and Time. Filadelfia: The Pennsylvania State University 
Press, 1986.

McNeill, William. “Metaphysics, Fundamental Ontology, Metontology 1925-
1935”. Heidegger Studies, vol. 8, 1992, pp. 63-79.

Rodríguez, Ramón. “Ontología existencial y ética. En torno a la “ética implícita” 



436  ·  	 REVISTA DE HUMANIDADES N.º 53 (ENERO-JUNIO 2026): 401-436

de Ser y Tiempo de Heidegger”. Reflection on Morality in Contemporary 
Philosophy, editado por Julia Urabayen y Sergio Sánchez-Migallón. 
Hildesheim/Zürich/New York: Olms, 2014; 109-147.

Santiesteban, Luis César. “La ética del ‘otro comienzo’ de Martin Heidegger”. 
Dianoia XLIX, n° 53, 2004, pp. 71-92.


	_Hlk200008514
	_Hlk135996404
	_Hlk199575775
	_Hlk199795507
	_Hlk199965023
	_Hlk199797979
	_Hlk112836300
	_Hlk206582326
	_Hlk199751619
	_Hlk143033305
	_Hlk199932912
	_Hlk199407574

